TRABAJO SAGRADO II



.
7\ EDITORIAL e Eﬂl‘cﬁ: en
N UNIVERSIDAD DE SEVILLA Académica

a Academic
Publishing
Quality

COLECCIONES

Aviadopor  Promovidopor

’.A;NECA FECYT )3 \8

CoLEcCION SPAL MONOGRAFiAS ARQUEOLOGIA

DIRECTOR DE LA COLECCION
Ferrer Albelda, Eduardo

SECRETARIAS DE LA COLECCION

Oria Segura, Mercedes
Pliego Véazquez, Ruth

CONSEJO DE REDACCION

Alvarez Marti-Aguilar, Manuel. Universidad de Malaga

Alvarez-Ossorio Rivas, Alfonso. Universidad de Sevilla

Beltran Fortes, José. Universidad de Sevilla

Ferrer Albelda, Eduardo. Universidad de Sevilla

Garriguet Mata, José Antonio. Universidad de Cérdoba

Moreno Megias, Violeta. Universidad de Sevilla

Oria Segura, Mercedes. Universidad de Sevilla

Pereira Delgado, Alvaro. Facultad de Teologia San Isidoro. Archidiocesis de Sevilla
Pliego Vazquez, Ruth. Universidad de Sevilla

Vaquerizo Gil, Desiderio. Universidad de Cordoba

CowmitE CIENTIFICO

Arruda, Ana Margarida. Universidade de Lisboa

Bonnet, Corinne. Universidad de Toulouse

Cardete del Olmo, M.?* Cruz. Universidad Complutense de Madrid
Celestino Pérez, Sebastian. Instituto de Arqueologia de Mérida, CSIC
Chapa Brunet, Teresa. Universidad Complutense de Madrid

Diez de Velasco Abellan, Francisco. Universidad de la Laguna
Dominguez Monedero, Adolfo J. Universidad Autonoma de Madrid
Garbati, Giuseppe. CNR, Italia

Mora Rodriguez, Gloria. Universidad Autonoma de Madrid

Muiiiz Grijalvo, Elena. Universidad Pablo de Olavide

Sala Sellés, Feliciana. Universidad de Alicante

Tortosa Rocamora, Trinidad. Instituto de Arqueologia de Mérida, CSIC



ANA D. NAVARRO ORTEGA, CARMEN RUEDA GALAN, IDA OGGIANO,
LORENZO NIGRO Y EDUARDO FERRER ALBELDA
(coordinadores)

TRABAJO SAGRADO II

Contextos de produccidon en espacios de culto
del Mediterraneo durante el 1 milenio a. C.

SPAL MONOGRAFIAS ARQUEOLOGIA

N LXII
.
Faa EDITORIAL
\ UNIVERSIDAD DE SEVILLA

Sevilla 2025



Coleccion: Spal Monografias Arqueologia
Num.: LXII

COMITE EDITORIAL:

Araceli Lopez Serena

(Directora de la Editorial Universidad de Sevilla)
Elena Leal Abad

(Subdirectora)

Concepcion Barrero Rodriguez

Rafael Fernandez Chacon

Maria Gracia Garcia Martin

Maria del Populo Pablo-Romero Gil-Delgado
Manuel Padilla Cruz

Marta Palenque

Maria Eugenia Petit-Breuilh Sepulveda
Marina Ramos Serrano

José-Leonardo Ruiz Sanchez

Antonio Tejedor Cabrera

Reservados todos los derechos. Ni la totalidad ni parte de
este libro puede reproducirse o trasmitirse por ningun pro-
cedimiento electronico o mecanico, incluyendo fotocopia,
grabacion magnética o cualquier almacenamiento de infor-
macion y sistema de recuperacion, sin permiso escrito de
la Editorial Universidad de Sevilla.

Proyecto Tarteso olvidado (en los Museos) (PGC2018-097131-B-100).
Ministerio de Ciencia, Innovacion y Universidades.

AGENCIA
ESTATAL DE
INVESTIGACION

Motivo de cubierta: Bandeja de El Gandul (Alcala de Guadaira, Sevilla).
Museo Arqueoldgico de Sevilla.

UNION EUROPEA

TPy T MINISTERIO

b Q DE CIENCIA, INNOVACION
Y UNIVERSIDADES

&

© Editorial Universidad de Sevilla 2025
¢/ Porvenir, 27 - 41013 Sevilla
Tfnos.: 954 487 447; 954 487 451
Correo electronico: info-eus@us.es
Web: https://editorial.us.es

© Ana D. Navarro Ortega, Carmen Rueda Galan, Ida Oggiano,
Lorenzo Nigro y Eduardo Ferrer Albelda (coordinadores), 2025

© De los textos, los autores 2025

Impreso en Espana-Printed in Spain
Impreso en papel ecologico

ISBN: 978-84-472-2678-8
Deposito Legal: SE 3037-2025
Diseno de cubierta: Ana Ortiz Moreno (anaortmor3@alum.us.es)

Magquetacion: Cuadratin Estudio
Impresion: Podiprint



INDICE

Lavoro divino e lavoro umano in Mesopotamia
GIUSEPPE MINUNNO ...coviiieiieiieeie ettt ettt st e e seeenseeseenseeneenee

Divinita al lavoro: una microstoria metallurgica di YHWH e di 'l qny '1s
Fabio POTZIA......coiiiiiiiiiiiieiiie et

11 lavoro sacro dell’anfora. Usi e funzioni delle storage jars levantine in
ambito rituale e culturale tra la fine del II e gli inizi del I millennio a. C.
Tatiana Pedrazzi ........cccoveiviiiiiiiiiiiicicceeeeet e

Luoghi di produzione e spazi d’uso: gli ateliers di coroplastica e i santuari
nel Levante di eta ellenistica
Marianna CastiZlIONE .........coeruerierierierieieieiei ettt

Dioses testigos de pactos. Santuarios fenicio-punicos y relaciones
interétnicas en Iberia
Eduardo Ferrer AIbelda.........coooiiiiiiiiiieeeeee e

Entro e oltre i santuari. Il lavoro e gli oggetti come agenti nella costruzione
delle ideologie
GIUSEPPE GATDALL.c...evetiiiitiiciertecc et

El metal de los dioses. La proteccion divina de la metalurgia fenicia
Susana Carpintero Lozano / José Luis Lopez Castro.........ccoecvevveevenreeeereeennenne.

La metalurgia en el santuario fenicio de El Carambolo
Eduardo Ferrer Albelda / Alvaro Ferndndez FIOTeS .............ccooovvererrerrrercennen.

El sonido del oro: musica para Astarté. El collar de EI Carambolo
ANA DL NAVATTO ..ttt ettt et

El santuario de Melqart en Gadir: nuevos elementos para la discusion de su
marco territorial y economico
Antonio M. Saez Romero / Carmen Ramirez Caias /
Ricardo Belizon Aragon / Eduardo Ferrer Albelda / Milagros Alzaga Garcia /
Aurora Higueras-Milena Castellano / Lourdes Marquez Carmona /
Francisco J. Garcia Fernandez / Francisco Carrero Ramirez...........cccccecevene.

Immagini di dee: produzione e fruizione nell area sacra di Baal
e Astarte a Mozia
Federica Spagnoli......c..coioereririeieieieieiceees e

23

43

57

81

125



Bruciaprofumi e lucerne nei riti del tofet: il caso del santuario moziese
Fabiola ZIell ....co.eouiiuiiiiiieieeeee e

Nello ‘spazio sonoro’del telaio. suoni del sacro e danza per la tessitura
ANEELA BEIIIA ..ottt

Sulle tracce del tempio della RBT Elat di Sulky/Sulci. Materialita di un culto
cittadino tra eta punica e romana
Elisa Pompianu / Rosana Pla Orquin ...........cocceervieienieienieieeienie e

Puaisajes ritualizados: la produccion, movilidad y depdsito de exvotos
de bronce en los santuarios del sureste ibérico
Carmen Rueda Galan / Arturo Ruiz Rodriguez..........occoveeiniiiiniiiiinicc,

Paisajes simbolicos, ritualidad y sensorialidad. El uso del agua
en los santuarios ibéricos
Maria Elena Sanchez Moral / Lourdes Prados Torreira ...........ccooeeeevveeecnneeenne...

La produccion escultorica ibérica en piedra como trabajo sagrado
Teresa Chapa BIUunet ........c.ccveiiiiiiiiiieiccieie ettt

“Bueno para ofrendar”. Ritualizacion de elementos cotidianos y
estandarizacion en lugares sacros del este peninsular (ss. v-1 a. C.)
Sonia Machause Lopez / [van Amoros LOPez........cocevvvevenenenienienienieiciecenns



Lavoro divino e lavoro umano in Mesopotamia

Giuseppe Minunno

Universita di Genova

Nella cultura mesopotamica ¢ documentata la concezione secondo la quale, nel tempo
mitico, per soddisfare i propri bisogni primari gli déi erano costretti a lavorare. Proprio
allo scopo di liberarsi da tale necessita gli déi avrebbero creato gli esseri umani, destinati
a subentrare loro nello svolgimento delle attivita lavorative'.

IL LAVORO DEGLI DEI

Il testo dove questa concezione ¢ articolata in maniera piu completa & I’ Iniima ilit awilum,
0 “Poema di Atrahasis™. L'incipit di quest’opera ha suscitato un’ampia discussione,
e la sua interpretazione ¢ di notevole rilevanza per il nostro tema: iniima ili awilum.
Una traduzione letteralmente potrebbe essere “quando gli déi erano uomo”. La discor-
danza tra il plurale i/iz (déi) e il singolare awilum (uomo) ¢ stata motivata in vario modo:
secondo un’autorevole proposta (von Soden 1969), mentre I’uso del predicato al plurale
o dell’astratto awiliitum avrebbe comportato un’inaccettabile assimilazione completa tra
déi e uomini, il singolare indicherebbe invece che la condizione degli déi presentava
alcune, ma non tutte, le caratteristiche umane: dunque “als die Gotter (auch noch) Men-
sch waren”. Questa proposta esplicativa, pero, appare altamente speculativa (¢f. Lam-
bert 1969: 535). Altri quindi considerano awilum come un nome collettivo, predicato
di soggetto plurale, con valore metaforico (Moran 1987: 247 nota 7; Alster 2002: 37
nota 14). Non metafora ma similitudine si avrebbe intendendo invece awilum come loca-
tivo con valore comparativo (Lambert 1967: 535-536; Lambert e Millard 1969: 146;
Lambert 1971: 95-97; per una nuova possibile attestazione del locativo-avverbiale con
valore comparativo in una lettera a Zimri-Lim di Mari vedi Ziegler 2016). A favore di
questa interpretazione si cita un colofone della biblioteca di Assurbanipal, nel quale il
“titolo” dell’opera ¢ indicato come e-nu-[ma] ili™® ki-i a-mi-li, “quando gli déi erano

1. «The idea that man was created to relieve the gods of hard labour by supplying them with food and drink
was standard among both Sumerians and Babylonians» (Lambert e Millard 1969: 15); «Auf die Frage “weshalb
wurde der Mensch erschaffen”, geben die keilschriftlichen Texte eine einheitliche und klare Antwort: “Der
Mensch wurde erschaffen, um zu arbeiten, und zwar um die Goétter von ihrer schweren Arbeit zu entlasten™
(Pettinato 1971: 21). Cf. Cagni 1974.

2. Traduzione italiana in Ermidoro 2017.



10 GIUSEPPE MINUNNO

come gli uomini” (Lambert 1969: 534; anche “come I’uomo” sarebbe possibile, come
notato da von Soden 1970: 311). Sebbene sia verosimile che si tratti di una modifica adot-
tata dallo scriba per chiarire un passo che non gli risultava del tutto perspicuo, cio sembra
comunque suggerire che, almeno in ambito assiro, I’interpretazione comparativa fosse
quella prevalente, se non addirittura esclusiva. Ad ogni modo, il senso del passo sembra
essere chiaramente che, anteriormente alla creazione dell’'uomo, tra la condizione degli
deéi e quella umana vi fosse un’analogia, che il seguito del poema indica nella necessita
del lavoro (donde una resa dell’incipit come “when the gods worked like Man” in Fry-
mer-Kensky 1977: 148). Una volta che I'uomo ¢ stato creato e adibito al lavoro, e gli dei
se ne sono esentati, gli déi non sono piu (come) I’uomo’.

A proposito dell’organizzazione del lavoro divino, permangono delle incertezze:
nell’Afrahasis non ¢ chiaro (cf. Pettinato 1968: 177) se sia presupposta una fase antece-
dente, nella quale tutti gli dei sarebbero stati impegnati nel lavoro, e quindi solo in una
fase successiva i “potenti” (rabiitum) Anunnaki si sottraessero a questo obbligo scari-
cando il dullu sui soli Igigi. A lungo andare, comunque, la situazione risulta intollerabile
e porta alla rivolta degli Igigi che distruggono gli strumenti di lavoro (i 64-66) e assaltano
il palazzo di Enlil, principale responsabile del sistema. Le ragioni degli oppressi trovano
riconoscimento e 1’'uomo viene creato appositamente per sostituirli nelle loro fatiche.
Tuttavia, la creazione dell’uomo richiede 1’uccisione di Ywe, il dio cui viene attribuita la
responsabilita della rivolta. A lui si deve la presenza, nella “miscela” originaria dell’uomo,
di una componente divina (témum), sulla cui natura gli studiosi assumono posizioni
molto distanti: dall’identificarla con una tendenza alla rivolta (Moran 1970: 52; Alster
2002: 36), “congenita” all’umanita avendola questa “geneticamente” ereditata dal dio, a
vedere nel femum “the ‘program, plan’ to dig rivers and canals and provide food to the
great gods”, “the plan to serve divine-beings”, in conseguenza del quale gli umani sareb-
bero “programmati” a lavorare al posto degli déi e per loro (Oshima 2012: 420-421
nota 94). E stato anche ipotizzato che il témum fosse il presupposto perché una parte
dell’uomo potesse sopravvivergli in qualita di efemmu e potesse vantare lo stesso diritto
degli déi ad essere sostentato dagli umani (Bottéro 1982: 31). Una questione dibattuta
riguarda il numero sette che figura nel testo (1. 5) e che potrebbe indicare come solo i sette
Anunnaki piu potenti sarebbero stati esentati dal lavoro. Ma questi ultimi figurano al
nominativo, mentre il numero (sibittam) ¢ all’accusativo. Si ¢ quindi proposto che 1’in-
tero carico lavorativo gravasse su sette soli Igigi (von Soden 1969: 420-421; Cassin
1973: 92), collegando sibittam, alla fine di un verso, con Igigi alla fine di quello succes-
sivo. Questa interpretazione, oltre a implicare che il lavoro di sette soli Igigi sarebbe stato
sufficiente per soddisfare le esigenze di tutti gli altri deéi, comporterebbe che sette soli
Igigi sarebbero i protagonisti della rivolta contro i grandi déi. Per ovviare a questa diffi-
colta ¢ stata formulata I’ipotesi (von Soden 1978: 76) che i sette Igigi si fossero nel frat-
tempo moltiplicati (come poi faranno gli uomini), ma la soluzione ¢ forse anche piu pro-
blematica del problema che vorrebbe risolvere. Una possibile spiegazione alternativa
(Lambert e Millard 1969: 146-147) vede in sibittam una sorta di accusativo di relazione,

3. Secondo E. Cassin (1973: 96 nota 24), sputando sull’argilla da cui sarebbe nato I’'uomo, gli Igigi sanci-

rebbero “en quelque sorte une rupture avec leur passé”, “en crachant sur cette argile sur laquelle ils ont peiné
pendant quarante ans”.



Lavoro divino e lavoro umano in Mesopotamia 11

dunque “sette degli Anunnaki”. E comunque preferibile riferire I’indicazione numerica
agli Anunnaki, probabilmente quegli stessi che altrove sono indicati come i sette “dei dei
destini” (Lambert e Millard 1969: 146), i quali avrebbero stabilito anche le norme rela-
tive all’organizzazione del lavoro tra gli dei, esentandosene o riservandosi comunque
funzioni dirigenziali. Nell’ Atrahasis dunque gli Anunnaki sono contrapposti agli Igigi. E
stata avanzata ’ipotesi che in questi due gruppi siano da individuare, rispettivamente, gli
deéi della popolazione sumerica e quelli della popolazione semitica: lo sfruttamento di
questi ultimi da parte dei primi riecheggerebbe quindi la situazione etnica e sociale all’e-
poca della terza dinastia di Ur e nel periodo immediatamente successivo, quando 1’inte-
grazione di elementi amorrei attraverso il loro impiego in lavori pesanti non sarebbe stata
scevra di tensioni sociali (von Soden 1969: 429; piu sfumato, von Soden 1979: 8-10; cf.
gia Von Soden 1966: 144). Tuttavia, non vi sono elementi che inducano a ritenere che gli
Igigi siano legati alla componente semitica della popolazione, in generale, e agli Amor-
rei in particolare (cf. Falkenstein 1965; Kienast 1965; Edzard e Kienast 1976-1980; Lam-
bert 2013: 193-196). L’opposizione sembra da collocare su base funzionale-sociale, piut-
tosto che su base etnica. Del resto, Anunnaki e Igigi sono divinitd, non uomini, e i
rivoltosi sono indicati come “figli” di Enlil, p. es. Atrahasis, 1 94.96. La situazione di con-
flitto cessa quando 1’'uomo ha assunto gli obblighi lavorativi. Anche il testo VAT 17019
(BE 13383, Mayer 1987), risalente forse all’epoca di Assurbanipal (Cancik-Kirschbaum
2005: 20), fa riferimento alla creazione dell’uomo in risposta all’ostilita (nukurtu) sorta
fra gli dei sottoposti al tupsikku. Ci si & chiesti (Miiller 1989: 63 nota 9) se la menzione
di questa ostilita non implichi “da3 der Gotterkonflikt zur Topik der babylonischen Men-
schenschopfungsmythen, unabhingig von den Zeitumstinden der Einzeltexte, gehort”.
L’inserimento di un motivo nella tradizione mitica, comunque, ne puo garantire 1’esi-
stenza (eventualmente con mutato valore) anche dopo la cessazione dei presupposti sto-
rico-sociali e culturali originari. Lavoro e corvée rappresentano, elementi fondamentali
del sistema economico mesopotamico nella sua epoca formativa. E possibile che la
rivolta degli déi e il loro luddismo fossero la proiezione di reali (ricorrenti?) sommosse®.
Si tratta, comunque, di un conflitto piu sociale che generazionale (secondo I’interpreta-
zione proposta da Harris 1992: 632-633). Nell’ Eniima elis la creazione dell’umanita per-
ché si assumesse il dul/lu liberandone gli déi cosicché questi potessero riposare (vi 7-8;
33-36; 129-130) appare tra le opere di organizzazione del cosmo dopo la vittoria di Mar-
duk su Tiamat. La necessita del lavoro, da parte degli dei, ¢ menzionata in precedenza
(v 141-142) ma non ¢ chiaro chi fosse sottoposto a questo carico. Nell’enumerazione dei
nomi di Marduk ’accenno al fatto che, con la creazione dell’umanita, il dio tolse il giogo
(absanu) imposto agli déi suoi nemici (vii 28-29) sembra implicare che, dopo la vittoria
di Marduk, il compito di lavorare sarebbe stato imposto, sia pure per breve tempo o solo
in linea teorica, sugli déi sconfitti. Un’interpretazione alternativa potrebbe essere sugge-
rita sulla base del fatto che (i 120-122), dopo "uccisione di Apsii, “gli déi” rinfacciano a
Tiamat la sua inerzia davanti al loro sarma’u, esortandola a spezzare il loro “giogo”
(unica altra ricorrenza di absanu nel poema) acciocché essi possano dormire.

»

4. 11 passo, “tiré certainement de 1’expérience”, “contribue a montrer que les corvéables de 1’ancienne
Mésopotamie se révoltaient parfois” (Bottéro 1967-1968: 116). La prima parte dell’ Afrahasis costituirebbe “la
transposition sur le plan divin d’une situation sociale réelle” (Cassin 1973: 97).



12 GIUSEPPE MINUNNO

11 significato di sarma 'u ¢ incerto (cf: CAD S, s.v., pp. 177-178), ma le traduzioni propo-
ste® sembrano favorire 1’ipotesi che la ribellione non mirasse solo alla vendetta per 1’uc-
cisione di Apsii, ma costituisse una rivolta delle divinita costrette a lavorare contro quelle
maggiori, che se ne erano esentate. Se cosi fosse, sarebbe piu chiaro perché, come riferi-
sce Ea a suo padre, “tutti gli dei” si sarebbero uniti alla rivolta di Tiamat (ii 13-15). Dopo
la vittoria, Marduk impose all’universo il suo nuovo ordine pacificatore, rimuovendo dai
nemici sconfitti I’absanu cui essi sarebbero stati sottoposti gia da prima di essere nemici
e sconfitti, addossandolo ad un’umanita creata, anche qui come nell’ A¢rahasis, tramite un
elemento (qui il sangue) derivato dal dio ritenuto il principale responsabile della rivolta
(qui Qingu). In’altra tradizione (testo principale KAR 4, ¢f. Lambert 2013: 350-360) il
sangue impiegato per la creazione dell’uomo proviene dagli dei Alla (¢f. Lambert 2013:
223). Anche in Enki e Ninmah (1. 8-11), secondo alcuni interpreti, ¢ presente la divisione
del lavoro tra déi che soprintendono e “piccoli déi” che svolgono le attivita pesanti (Pet-
tinato 1971: 22; Bottéro ¢ Kramer 1993: 189; Lambert 2013: 335; ETCSL, https://etcsl.
orinst.ox.ac.uk/cgi-bin/etcsl.cgi?text=t.1.1.2#; di diverso avviso Ceccarelli 2016: 143-
144). Anche qui, al lavoro ininterrotto di alcuni, consistente principalmente nell’escava-
zione di canali e finalizzato alla produzione di cibo, si contrappone il placido sonno di
una divinita, Ea, che evidentemente non era tenuto alle stesse spossanti prestazioni, ben-
ché il testo non fornisca appigli per tentare di motivare questa esenzione, di cui forse
godeva anche sua madre Nammu, ¢f. Kiimmel 1973: 29. Nammu deve destare Ea per
riferirgli delle rimostranze degli déi lavoratori, che forse avevano distutto gli attrezzi da
lavoro (1. 21, Ceccarelli 2016: 149-150), suggerendo di creare I’'uomo affinché questi
liberasse gli dei assumendosene il carico (il cesto, zub-sig,, 1. 30, 37). Qualora questa
ricostruzione fosse corretta, andrebbe quantomeno sfumata la proposta di Pettinato
secondo la quale la cultura sumerica avrebbe avuto, del lavoro, un’idea piu positiva
rispetto a quella accadica (cf. Pettinato 1971: 29, “[d]ie Sumerer klagen nie tiber die
Schwere der Arbeit”). Detta proposta, infatti, poggiava sulla convinzione che, in Enki e
Ninmah, “von einer offenen Auflehnung gegen die Arbeit ist nicht die Rede (...). Im
sumerischen Mythos bleibt die Ordnung gewahrt, wahrend im akkadischen Mythos die
Ordnung sowohl von den Géttern als auch von den Menschen zerstort wird” (Pettinato
1971: 25 nota 66).

IL LAVORO DA COMPIERE

Il lavoro cui erano costretti gli déi appare, in questo contesto, fondamentalmente quello
inteso alla produzione alimentare, soprattutto agricola, secondo le modalita che carat-
terizzavano il mondo mesopotamico, con la creazione, la gestione, la manutenzione ¢
I’ampliamento della rete dei canali che garantivano ai campi la necessaria irrigazione
(cf- Cagni 1974: 34-35) e prima, ad opera degli déi, lo scavo dei grandi fiumi (cf. Bottéro
1967-1968: 116; Frymer-Kensky 1977: 149; Oden 1981: 200-201); ma vi sono accenni

5. P.es. “Fron” (Kdmmerer e Metzler 2012, p. 320); “fatigue” (Talon 2005, p. 82); “burden” (Foster 1996,
p- 357; Lambert 2013, p. 121).



Lavoro divino e lavoro umano in Mesopotamia 13

anche ad attivita edilizie®. Non & dunque il lavoro specialistico, ma si tratta sostanzial-
mente delle faticose attivita di corvée svolte da quella manodopera generica che, nei
tempi storici, era impiegata dal sistema nell’interesse presunto degli abitanti dei tem-
pli, o sotto la loro egida. Le attivita svolte dagli déi, e dagli uomini dopo di loro e al loro
posto, sono rappresentate e reificate nei principali strumenti impiegati per compierle: la
zappa ¢ il cesto. Nell’Atrahasis il fatto che gli déi, per sostentarsi, fossero costretti alle
dure necessita dal lavoro fisico ¢ espresso tramite la constatazione che essi (sop)porta-
vano il lavoro/la fatica (dullu) e portavano il cesto (Supsikku)’. Una versione alternativa
della seconda linea dell’Atrahasis, attestata a Sippar, ¢ ili nira ibni tupSikku “gli déi
crearono il giogo, il cesto” (George e Al-Rawi 1996: 153)%. Anche nel Lugal-e (11. 336-
339) gli dei sono costretti alla zappa e al cesto. Gli attrezzi distrutti dagli déi in rivolta
(Atrahasis 1 64-606) sono pale (marri) e cesti (Supsikki), mentre gli umani costruiscono
nuove zappe (alli) e pale (marri) per lavorare (Atrahasis i 337). Nella tradizione rappre-
sentata da KAR 4 gli Anunnaki decisero di creare I’'uomo affinché il compito (¢és-gar/
iskaru) degli déi divenisse compito dell’uomo, cui sarebbero toccati la zappa e il cesto
(ZBal/allu e £tubSig/tupsikku) con i quali provvedere ai lavori idraulico-agricoli neces-
sari a rendere produttivo il campo (a-Sa/eqlu) degli Anunnaki (v. 1. 7). Il cesto, insieme
alla zappa, ¢ lo strumento simbolo della corvée, tanto da esserne sinonimo (Stol 1995:
293-294). Agricoltura e allevamento sono oggetto della disputa tra grano e pecora (Lahar
e Asnan, 11. 26-36, cf. Alster ¢ Vanstiphout 1987), secondo la quale, inizialmente, gli déi
producevano il proprio cibo da soli, “sulla collina santa” (du -ku). Poiché, pero, non riu-
scivano a saziarsene, affidarono la produzione alimentare agli uomini. All’ovvia interpre-
tazione per cui, per qualche ragione, la produzione divina era insufficiente o non abba-
stanza nutriente, si contrappone 1’ipotesi che essi, per cosi dire, “non ne avessero mai
abbastanza™. Il che, del resto, conferma che la produzione era affidata agli esseri umani
perché essi producessero piu di quanto era nelle potenzialita della “collina santa”.

6. Cf. per esempio il testo UET VI 118 iv 19-30, dove “gli Anunna del cielo e della terra” (o “del paese
di Sumer”, secondo Oberhuber 1967: 265) lavoravano con picconi e cesti, per fondare citta (Falkenstein 1965:
132; Pettinato 1971: 23). Nel cosiddetto “Inno alla zappa” (1. 98) la zappa (£¥al) e il cesto (¢*dubsig) sono
indicati come gli strumenti per edificare citta (dato che nel testo la sillaba ‘a/’ ricorre con frequenza, alludendo
al nome sumerico della zappa, non sara forse ozioso chiedersi se qui I’assonanza con il termine accadico per
citta, alu sia puramente casuale).

7. Laprecisazione “[d]a fiir den Kanalbau nur Erdarbeiten nétig waren, ist hier wohl eher der Erd-Tragkorb
als der Ziegel-Tragrahmen gemeint” (von Soden 1978: 76) ¢ forse eccessiva, considerando il significato gene-
rico con cui il termine ¢ impiegato nel poema e, in generale, in questo genere di testi, come nota lo stesso von
Soden (“[w]ann im Epos SupSikkum den Tragkorb bzw. den Tragrahmen bezeichnet und wann die Fronarbeit
allgemein, ist nicht iiberall deutlich. Der Babylonier horte aus dem Wort vermutlich beides gleichzeitig heraus”).

8. Tupsikku ¢ sinonimo di Supsikku. E possibile anche interpretare come “the six hundred (nér) gods fas-
hioned the soil-basket” (George e Al-Rawi 1996: 184).

9. Jacobsen 1946: 142: “the Anunnaki so liked the good products of Ashnan and Lahar (primarily bread
and milk) that they never tired of eating and drinking them”.



14 GIUSEPPE MINUNNO

IL LAVORO DEGLI UOMINI

Creati per addossarsi i lavori che gli déi non volevano piu fare, gli esseri umani creano
pero disagio ai loro padroni. Ideata affinché gli dei potessero riposare (c¢f. Eniima elis vi
129-130), I’attivita degli esseri umani si rivelava infatti in contrasto proprio con ’aspira-
zione divina al riposo ¢ al sonno: secondo I’Atrahasis (i 355-359), infatti, al proliferare
degli esseri umani conseguiva un tale rumore (rigmu e hubiiru) che Enlil era privato del
sonno. Proprio per contrastare questo fenomeno, gli deéi affliggono I’'umanita con una
serie di piaghe (cui gli uomini pongono fine seguendo i consigli di Ea), che apparente-
mente riescono a risolvere il problema, seppure solo temporaneamente. Enlil alla fine
decide di ricorrere alla misura estrema di sterminare gli esseri umani tramite il diluvio ma
anche questa volta Ea interviene, salvando Atrahasts e i suoi, in modo tale che I’'umanita
possa sopravvivere. Un’ampia discussione ¢ sorta in merito alla natura del rumore che
avrebbe tolto il sonno a Enlil. Secondo un’ipotesi avanzata da Giovanni Pettinato (Petti-
nato 1968; ¢f. Picchioni 1974: 106-109) il “rumore” degli uomini che disturbava Enlil
fino al punto da spingerlo alla decisione di sterminarli avrebbe rappresentato 1’espres-
sione sonora dell’ostilita degli esseri umani verso il destino stabilito per loro dagli déi e
che imponeva loro il peso oppressivo del lavoro. Il rigmu degli uomini sarebbe cio¢ ana-
logo al rigmu degli déi in rivolta, quando assediarono il palazzo di Enlil (4trahasis 1 77)'.
Questa ipotesi renderebbe meno bizzarri e capricciosi gli déi mesopotamici, che punireb-
bero dunque una colpa invece che esercitare a loro arbitrio e secondo il proprio capriccio
la potenza sovrumana di cui sono dotati (“[d]ie Menschen wurden fiir ein Vergehen gegen
die Gotter selbst bestraft”, Pettinato 1968: 199), avvicinando in tal senso il diluvio meso-
potamico a quello biblico. Secondo la ricostruzione di Pettinato, inoltre, il consiglio dato
da Ea agli esseri umani in rivolta umana contro gli déi, sotto il peso di quel lavoro che gia
ad essi era risultato intollerabile, avrebbe dovuto attuarsi con il temporaneo rifiuto di
celebrare il culto divino, fatta eccezione per la divinita direttamente responsabile della
piaga che, in quel momento, stava affliggendo I'umanita: un non serviam che avrebbe
rappresentato di fatto “eine Kampfansage an die Gotter” (Pettinato 1968: 189). 11 rifiuto
di sottostare al lavoro, del resto, avrebbe comportato necessariamente 1’interruzione della
fornitura agli dei del frutto di quel lavoro, necessario alle attivita cultuali e al sostenta-
mento delle divinita. La proposta di Pettinato non ¢ pero priva di difficolta. Un’interpre-
tazione alternativa vede nel consiglio di Ea solo la momentanea concentrazione del culto
sulla divinita di cui in quel momento era urgente cattivarsi il favore attraverso un tratta-
mento privilegiato ¢ a discapito degli déi personali (il pronome personale suffisso:
“i vostri dei”, anziché “gli deéi”, indicherebbe questo: Moran 1971: 55; Moran 1987,
p- 253; ¢f- Kilmer 1972: 167, “the usual gods™; ma cf. le obiezioni riassunte in Picchioni
1974: 103). Quanto alla corrispondenza tra il rigmu che si leva quando gli dei assaltano
il palazzo di Enlil e quello umano, essa non sembra essere cosi stringente: laddove il

10. “Im Atramhasis-Epos ist die Ursache des Zornes Enlils und somit der Sintflut der emporte und kla-
gende Larm der Menschen. Sie hatten ihre Emporung iiber die schwere Arbeit, die auf ihnen lastete, durch Larm
kundgetan. Da aber die Zwangsarbeit der eigentliche Zweck der menschlichen Erschaffung war, entsprach die
Empo6rung der Menschheit dem Versuch, die von den Géttern bestimmte Ordnung umzustossen. Sie war gerade
eine Rebellion gegen die Gétter” (Pettinato 1968: 198).



Lavoro divino e lavoro umano in Mesopotamia 15

rigmu degli vomini disturba il sonno di Enlil, il rigmu degli déi rivoltosi evidentemente
non lo fa, dato che il dio, che ignaro della rivolta dorme nel suo letto (i 79: ina mayyali),
deve essere svegliato da Kalkal e Nusku quando gli insorti sono gia alle porte. In Enki e
Ninmah ¢ Nammu a dover destare Ea per avvisarlo dell’ostilita sorta tra gli déi lavoratori
(e forse lo stesso faceva Bélet-ilt in VAT 17019, nella lacuna iniziale). Il termine rigmu
compare anche nei consigli dati da Ea agli uomini su come reagire alle piaghe inflitte loro
dagli dei. La frase rigma liSebbii ina matim (Atrahasis 1 377, cf- 391-392 e 403-404) ¢
resa da Pettinato, che tali consigli considera delle istigazioni alla rivolta, come ‘“Man
moge das Wehgeschrei im Lande laut erschallen lassen”. Per lui rigmu “ist hier zunéchst
‘Wehgeschrei, Wehklage’, aber gleichzeitig ein ‘emportes Geschrei’ (Pettinato 1969:
189). Secondo un’interpretazione opposta, la frase andrebbe intesa invece come “let them
silence the roar in the land”, Ea consiglierebbe proprio di diminuire il rumore (“let them
silence the roar in the land”) che aveva esasperato gli déi, per placarli (Moran 1971: 54;
¢f- Oden 1981: 203). Ma il rigmu potrebbe, piu semplicemente, essere il clamore degli
araldi che diffondono le disposizioni proposte da Ea (cf. p. es. Lambert ¢ Millard 1969:
69; Ermidoro 2017: 95). Del resto, il rigmu sembra essere stato consapevolmente tra-
smesso agli uomini dagli dei stessi, contestualmente alla fatica del lavoro (i 242), cosa
che rende poco verosimile che esso costituisse un elemento ostile'. Peraltro, in
VAT 17019: 2°-7" sembra che gli déi rivoltosi esprimessero la propria ostilita (nukurtu)
piuttosto restando in silenzio (¢f. Mayer 1987: 55-57), forse dopo aver sospeso le attivita
lavorative, nel qual caso si avrebbe piuttosto un’associazione tra rumore ¢ lavoro, mentre
I’insorgere della protesta si manifesterebbe piuttosto con il silenzio. Rigmu sembra quindi
assumere, a seconda del contesto, connotazioni differenti. Nel poema di Erra (i 41) il
fastidio legato al chiasso (hubiiru) prodotto dagli esseri umani diventa molesto e scatena
la loro distruzione; il forte grido (rigmu dunnu, i 61) faccia placare per la paura il hubiiru
degli uomini (i 73), a causa del quale gli Anunnaki, che amano il “silenzio di morte”
(Sahrartu), non possono prendere sonno (i 81-82). Qui (iic 45, secondo Cagni 1969) il
rigmu umano ¢ associato alla gioia (hiditu). Anche nella versione neobabilonese
dell’Atrahasts da Sippar, 1’associazione (George e Al-Rawi 1996: 176, 1. 40-41) tra il
ritorno dei “giorni del benessere” (u,-me Sulmi) e la ripresa del “rigmu di prima” (mafpri
rigmu) sembra escludere connotazioni negative o rivoluzionarie del rigmu stesso. Qui
rigmu e hubiiru, come altrove'?, sono dunque intesi come il rumore naturale che si leva
dalle attivita umane. Esso disturba gli déi non perché sia in sé colpevole, ma perché impe-
disce loro di dormire. Nell’ Eniima elis il chiasso (i 25: rigmu) dei troppo vivaci déi gio-
vani infastidisce gli déi primordiali, disturbandone riposo e sonno'®. Da testi rituali, del
resto, risulta la credenza che il pianto dei bambini potesse disturbare il sonno degli dei
(Heffron 216: 88-89) e il rigmu dei bambini svegliare (nagaltii) Ea (Farber 1989: 44.94).
Il rumore che porta al diluvio sarebbe quindi quello prodotto dalle normali attivita umane,
tanto piu forte quanto piu numerosi diventavano gli esseri umani. Nella versione

11. Secondo Stol qui “rigmu is the call to do the corvée” (Stol 2000: 113 nota 21).

12. Cf- il passo rigim améliti (...) uzamma ugarisu (Streck 1916, 1.2 vi 101-103) dove come esito della
distruzione portata da Assurbanipal ¢ venuto meno il rigmu della gente.

13. “Ces jeunes dieux apparaissent aussi bruyants et agités que les dieux anciens étaient silencieux, inertes
et immobiles” (Cassin 1973: 89). Aps, che incitava alla distruzione delle chiassose divinita per poter dormire
(1 38-40) viene ucciso nel sonno indotto da Ea (i, 63-69). Sul sonno degli déi ¢f: Batto 1987; Mrozek e Votto 1999.



16 GIUSEPPE MINUNNO

neobabilonese dell’ Atrahasts da Sippar (George ¢ Al-Rawi 1996: 176, 11. 41-42) con la
cessazione della seconda piaga (e forse anche delle altre) la proliferazione umana ripren-
deva esplicitamente (Albertz 1999: 10-12; Heffron 2016: 87-88). Dopo il diluvio, secondo
I’Atrahasts, gli déi introdussero una serie di misure atte a limitare 1’indiscriminato proli-
ferare degli uomini'®. In Erra il rumore degli esseri umani diventa eccessivo a seguito
della mancata attivita bellica, che normalmente contribuisce alla regolazione della loro
mortalita umana (Cassin 1973: 106). E stato anche ipotizzato che la stessa morte “natu-
rale” si ritenesse essere stata istituita dagli déi solo dopo il diluvio (Lambert 1980: 57-58;
Moran 1987: 254). E possibile, del resto, che esistessero tradizioni e concezioni contra-
stanti, in merito. Infatti, che gli esseri umani morissero anche prima del diluvio ¢ presup-
posto dalla “lista reale sumerica” (Bottéro 1993: 24-25), a meno di non supporre per tutti
una morte violenta, prima o poi (anzi, di norma molto poi). Certo, la durata della vita dei
sovrani antidiluviani risulta iperbolica, ma anche dopo il diluvio i sovrani registrati risul-
tano ben piu longevi rispetto all’epoca storica. La transizione avviene dunque progressi-
vamente, anche se col diluvio si verifica una notevole riduzione della longevita.

Si ¢ voluta comunque trovare, nella crescita umana, una qualche colpa che giustifi-
casse la decisione del diluvio come relativa punizione®. In particolare, secondo 1’ipotesi
di von Soden, Enlil sarebbe stato disturbato non tanto dal rumore delle attivita umane,
quanto dal fatto che gli esseri umani fossero diventati troppo attivi rispetto alle sue aspet-
tative, sicché lo sviluppo umano avrebbe reso gli uomini troppo simili agli déi'. Que-
sta ipotesi interpretativa non spiega pero la funzione delle distruzioni parziali cui gli dei
avrebbero fatto ricorso, prima di decidere il diluvio. Esse rappresentano una soluzione
valida, seppur temporanea, al problema della sovrappopolazione, giustificando quindi gli
ampi intervalli temporali che, secondo I’Atrahasis, intercorrevano fra i successivi inter-
venti divini: durante questi intervalli il genere umano si sarebbe nuovamente moltipli-
cato fino al punto da rappresentare ancora un problema. Questi intervalli non si spiegano,
invece, attribuendo gli interventi in termini di repressione di un atteggiamento di indipen-
denza che, comunque, resta sostanzialmente speculativo.

CONCLUSIONE

Il tentativo di spiegare, e di piegare, i testi mitologici mesopotamici a una logica conforme
a quella moderna o a una concezione delle divinita derivante da quella delle religioni
monoteistiche ¢ destinato in partenza all’insuccesso. Gli déi mesopotamici avrebbero

14. 11 tema della introduzione della morte nel mondo in risposta alla sovrappopolazione umana ¢ ben
documentato nelle culture tradizionali (Schwarzbaum 1957), ed ¢ frequente 1’associazione tra moltiplicazione
indiscriminata e penuria alimentare. Quest’ultimo tema contrasta con la concezione mesopotamica che associa
anzi la disponibilita di manodopera all’aumento della produzione alimentare.

15. Cassin 1973: 90 nota 3: “[I]’incontinence démographique des hommes est en définitive une forme
d’hubris qui se manifeste par le vacarme produit par les masses humaines”; Batto 1987: 160: creati perché gli
dei potessero riposare, gli esseri umani “violated their mission by preventing the deity by sleeping”.

16. “Die Menschen hatten sich demnach offenbar nicht nur stark vermehrt, sondern auch gelernt, immer
mehr von sich aus zu tun, was die Gotter ihnen noch nicht bestimmt hatten. Der Abstand zu den Gottern hatte
sich dadurch verringert, das brachte den Konflikt” (von Soden 1979: 13; Oden 1981).



Lavoro divino e lavoro umano in Mesopotamia 17

dunque creato I’umanita per il proprio interesse, € sempre per il proprio interesse — sia
pure ingannandosi in merito — avrebbero tentato di distruggerla. E quantunque Ea fosse
legato all’'uvomo da lui prescelto per scampare al diluvio da un particolare rapporto di
devozione, e favorisse in generale gli esseri umani da lui ideati, ¢ ancora 1’interesse, pro-
prio e di tutti gli déi, a motivarne I’intervento, dato che, in quanto sapiente, egli aveva
previsto, unico tra gli déi, le conseguenze negative, per loro, di un completo annienta-
mento dell’umanita. Il diluvio, infatti, privando temporaneamente gli déi delle consuete
offerte alimentari, porta gli déi ad una piu matura consapevolezza della propria dipen-
denza dagli esseri umani, sancendo cosi la rinuncia ad ulteriori propositi di un loro totale
sterminio (un elemento, questo, in qualche misura presente anche nel parallelo biblico,
¢f. Gn 9.11)"7. Anche nel poema di Erra (v 15) appare il tema del rischio, solo sfiorato,
che la distruzione degli esseri umani si spingesse troppo oltre, privando gli d¢i di offerte
alimentari e incensi. Come il diluvio, anche la distruzione operata da Erra concerneva
uomini e animali, rischiando di sterminare non solo i lavoratori ma anche gran parte dei
mezzi di produzione (gli animali). Questa dipendenza del benessere degli déi dal lavoro
umano assicurava dunque che gli déi stessi si sarebbero fatti garanti, sia pure per proprio
tornaconto, della sopravvivenza del genere umano, che del resto al lavoro al loro servi-
zio doveva la propria esistenza. Rappresenta, verosimilmente, uno sviluppo tardo la posi-
zione particolare riconosciuta ai sovrani, implicata da VAT 17019, nel quale la creazione
del re (maliku-ameélu) avviene dopo quella dell’uomo comune (lullii-amélu). Quest™ul-
timo esiste per sostituire gli déi nel lavoro, addossandosene il tupsikkum, mentre il re
sarebbe destinato, per natura, ad altri compiti (Miiller 1989: 74). Un’altra attestazione
di questa concezione potrebbe aversi nel testo BE 13987 (Weissbach 1903: 32-35 e Taf.
XII, 1I. 37-38; Thureau-Dangin 1921: 45-47), dove re e uomini sono creati da Ea separa-
tamente e diverse appaiono le loro funzioni (secondo I’integrazione di Pettinato, 1971:
26, agli uomini toccherebbe il dullu degli déi). I sovrani mesopotamici, comunque, non
disdegnarono di farsi rappresentare con il cesto, intenti a lavorare in favore degli déi. Nei
sistemi politeistici, una certa dipendenza degli dei dal lavoro umano ¢ implicita nell’i-
stituzione del sacrificio e dell’offerta alimentare intesi a sostentare le divinita. In ambito
anatolico 1’esplicitazione di questo rapporto ¢ attestata per probabile influsso mesopo-
tamico. Sebbene nessun testo ittita attesti esplicitamente 1’idea che 1’uvomo fosse creato
espressamente per sostituire gli déi nel lavoro o per mantenerli (¢/- Hoffner 2009: 244), ¢
tuttavia presente il tema della dipendenza degli dei dagli esseri umani, senza i quali essi
sarebbero costretti a lavorare per sostenersi. Nel mito di Hedammu (CTH 348), in cui
confluiscono elementi di origine mesopotamica, anatolica e hurrita (cf. Pecchioli Daddi
e Polvani 1990: 136) una divinita, forse Ea/Enki, critica I’intenzione degli dei di annien-
tare I’'umanita, in quanto da tale azione sarebbe necessariamente conseguita la necessita,
per gli di stessi, di mettersi al lavoro essi stessi, onde procacciarsi il cibo. Senza le feste e
le offerte degli uomini di cibo e bevande gli stessi dei avrebbero dovuto spingere 1’aratro
e girare la macina (Siegelova 1971: 46). Nel hurrita-ittita “Canto della liberazione” (Neu
1996: 291) I’espressione “il dio ¢ una persona” (DINGIR-us UN), in un contesto dove

17. Il rapporto tra aumento della popolazione e diluvio sarebbe invece confermato dall’implicito contrasto
tra I’istituzione, nell’ Atrahasis, dei mezzi per limitarlo e I’invito rivolto, in Genesi 9.1.7, agli umani scampati al
diluvio affinché si moltiplichino (Frymer-Kensky1977: 150).



18 GIUSEPPE MINUNNO

il dio Tessub appare affamato e bisognoso, indicherebbe che “the god has been reduced
to the status of a mere mortal who must care for himself” (Bachvarova 2005: 55). Essa
sembra riflettere I’incipit di Atrahasis, iniima ilii awilum (Bachvarova 2016: 55, nota 33).
Una traccia della diffusione di concezioni analoghe a quelle mesopotamiche si puo rin-
tracciare anche in ambito ebraico (c¢f. Cagni 1975: 25; Albertz 1980), laddove (Gn 2.15)
I’'uomo ¢ collocato nel giardino dell’Eden “perché lo lavorasse (“bd)”. Naturalmente,
I’idea di una dipendenza della divinita dalle sue creature e, a monte, lo stesso presup-
posto della necessita di nutrimento da parte della divinita, intrinseca in una tale con-
cezione, erano evidentemente incompatibili con la concezione monoteistica prevalente
nella forma canonica nella quale ci ¢ giunto il corpus veterotestamentario. Alcuni passi
biblici negano esplicitamente la dipendenza della divinita dalle offerte alimentari degli
uomini, per esempio Sal. 49 [50], 12: “Se avessi fame, non lo direi a te, perché mio ¢ il
mondo, con tutto quel che contiene”. Se gli déi mesopotamici erano stati “uomini” per-
ché costretti a lavorare, 'uomo ebraico, essendo diventato, secondo le parole di YHWH,
“come uno di noi” (Gn 3.22), fu scacciato dall’Eden “perché lavorasse il suolo da dove
era stato tratto”.

BIBLIOGRAFIA

AFANASIEVA, V. (1996): «Der irdische Larm des Menschen (nochmals zum Atramhasis-Epos)”,
Zeitschrift fiir Assyriologie 86: 89-96.

ALBERTZ, R. (1980): «Die Kulturarbeit im Atramhasis im Vergleich zur biblischen Urgeschi-
chtew, in R. Albertz, H.-P. Miiller, H.W. Wolff, W. Zimmerli (a cura di), Werden und Wirken
des Alten Testaments. Festschrift fiir Claus Westermann zum 70. Geburtstag: 38-57. Gottin-
gen, Vandenhoeck & Ruprecht / Neukirchen-VIuyn, Neukirchener Verlag.

ALBERTZ, R. (1999): «Das Motiv fur die Sintflut im Atramhasis-Epos», in A. Lange, H. Lichten-
berger ¢ D. Romheld (a cura di), Mythos im Alten Testament und seiner Umwelt. Festschrift
fiir Hans-Peter Miiller zum 65. Geburtstag (Beihefte zur Zeitschrift fiir die alttestamentliche
Wissenschaft 278): 3-16. Berlin, Walter de Gruyter.

ALSTER, B. (2002): «Ilt awilum: we-i i-la, “Gods: Men” versus “Man : God”. Punning and the
Reversal of Patterns in the Atrahasis Epic», in T. Abusch (a cura di), Riches Hidden in Secret
Places. Ancient Near Eastern Studies in Memory of Thorkild Jacobsen: 35-40. Winona Lake
(Indiana), Eisenbrauns.

ALSTER, B. e VANSTIPHOUT, H. (1987): «Lahar and Ashnan. Presentation and Analysis of a
Sumerian Disputation», Acta Sumerologica 9: 1-43.

BACHVAROVA, M.R. (2016): From Hittite to Homer: The Anatolian Background of Ancient
Greek Epic. Cambridge, Cambridge University Press.

BACHVAROVA, M.R. (2005): «Relations between God and Man in the Hurro-Hittite “Song of
Release”», Journal of the American Oriental Society 125: 45-58.

BATTO, B.F. (1987) «The Sleeping God: An Ancient Near Eastern Motif of Divine Sovereignty»,
Biblica 68: 153-177.

BOTTERO, J. (1967-1968): «Antiquités assyro-babyloniennes», Annuaire de I’Ecole pratique des
hautes études. 4e section, Sciences historiques et philologiques: 89-122.

BOTTERO, J. (1982): «La création de ’homme et sa nature dans le poéme d’Atrahasis», in
M.A. Dandamayev, I. Gershevitch, H. Klengel, G. Komoré6czy, M.T. Larsen e J.N. Post-
gate (a cura di), Societies and Languages of the Ancient Near East. Studies in Honour of
L.M. Diakonoff: 24-32. Warminster, Aris & Phillips.



Lavoro divino e lavoro umano in Mesopotamia 19

BOTTERO, J. (1993): «Le mod¢le babylonien de la Genése biblique», in H. Palva, T. Harviainen e
A. Parpola (a cura di), L ancien Proche-Orient et les Indes. Parallélismes interculturels reli-
gieux. Colloque franco-finlandais les 10 et 11 novembre 1990 a I’Institut finlandais, Paris.
Studia Orientalia 70: 21-27. Helsinki, Suomen Itimainen Seura.

BOTTERO, J. ¢ KRAMER, S.N. (1993): Lorsque les dieux faisaient I’homme. Mythologie méso-
potamienne. Paris, Gallimard.

CAGNI, L. (1969): L’epopea di Erra. Studi Semitici 34. Roma, Universita di Roma.

CAGNI, L. (1974): «La destinazione dell’uomo al lavoro secondo Genesi 2 e secondo le fonti
sumero-accadiche», Annali dell Istituto Universitario Orientale di Napoli 24: 31-44.
CAGNI, L. (1975): «Creazione e destinazione dell’uomo secondo i Sumeri e gli Assiro-Babilo-
nesi», in AA.VV., L'uomo nella Bibbia e nelle culture ad essa contemporanee. Atti del sim-

posio per il XXV dell’Associazione Biblica Italiana: 9-25. Brescia, Paideia.

CANCIK-KIRSCHBAUM, E. (1995): «Konzeption und Legitimation von Herrschaft in neuas-
syrischer Zeit: Mythos und Ritual in VS 24, 92», Die Welt des Orients 26: 5-20.

CASSIN, E. (1973): «La contestation dans le monde diviny, in AA.VV., La voix de I 'opposition en
Mésopotamie. Colloque organisé par I'Institut des Hautes Etudes de Belgique, 19 et 20 mars
1973: 89-110. Bruxelles, Institut des Hautes Etudes de Belgique.

CECCARELLI, M. (2016): Enki und Ninmah. Orientalische Religionen in der Antike 16. Tiibin-
gen, Mohr Siebeck.

EDZARD, D.O. ¢ KIENAST, B. (1976-1980): «[Igigti,] Anunna und», in Reallexikon der Assyrio-
logie und vorderasiatische Archdologie, 5: 37-44. Berlin, Walter de Gruyter.

ERMIDORO, S. (2017): Quando gli dei erano uomini. Atrahasis e la storia babilonese del genere
umano. Brescia, Paideia.

FALKENSTEIN, A. (1965): «Die Anunna in der sumerischen Uberlieferung», in H.G. Giiterbock e
T. Jacobsen (a cura di), Studies in Honor of Benno Landsberger on his Seventy-fifth Birthday,
April 21, 1965. Assyriological Studies 16: 127-140. Chicago, University of Chicago Press.

FARBER, W. (1989): Schlaf, Kindchen, Schlaf! Mesopotamische Baby-Beschwdérungen und
-Rituale. Mesopotamian Civilizations 16. Winona Lake (Indiana), Eisenbrauns.

FOSTER, B.R. (1996): Before the Muses: An Anthology of Akkadian Literature, I°. Bethesda (MD),
CDL Press.

FRYMER-KENSKY, T. (1977): «The Atrahasis Epic and Its Significance for Our Understanding of
Genesis 1-9», The Biblical Archaeologist 40: 147-155.

GEORGE, A.R. e AL-RAWI, F.N.H. (1996): «Tablets from the Sippar Library VI. Atra-hasis», Iraq
58: 147-190.

HARRIS, R. (1992): «The Conflict of Generations in Ancient Mesopotamian Myths», Comparative
Studies in Society and History 34: 621-635.

HEFFRON, Y. (2016): «Revisiting “Noise” (rigmu) in Atra-hasts in Light of Baby Incantationsy,
Journal of Near Eastern Studies 73: 83-93.

HOFENER, H.A. Jr. (2009): «Schopfung, Schopfungsmythos. B. Bei den Hethitern», in Rea-
llexikon der Assyriologie und vorderasiatische Archdologie 12, 1/2: 243-246. Berlin, Walter
de Gruyter.

JACOBSEN, T. (1946): «Sumerian Mythology: A Review Article», Journal of Near Eastern Stu-
dies 5: 128-152.

KAMMERER, T.R. e METZLER, K.A. (2012): Das babylonische Weltschopfungsepos Eniima
eli§ (Alter Orient und Altes Testament 375). Miinster, Ugarit-Verlag.

KIENAST, B. (1965): «lgigii und Anunnakkii nach den akkadischen Quellen», in H.G. Giiterbock e
T. Jacobsen (a cura di), Studies in Honor of Benno Landsberger on his Seventy-fifth Birthday,
April 21, 1965. Assyriological Studies 16: 141-158. Chicago, University of Chicago Press.

KILMER, A.D. (1972): «The Mesopotamian Concept of Overpopulation and its Solution as Reflec-
ted in the Mythology»: Orientalia NS 41: 160-177.



20 GIUSEPPE MINUNNO

KUMMEL, H.M. (1973): «Bemerkungen zu den altorientalischen Berichten von der Menschens-
chopfungy, Die Welt des Orients 7: 25-38.

LAMBERT, W.G. (1969): «New Evidence for the First Line of Atra-hasis», Orientalia NS 38:
533-538.

LAMBERT, W.G. (1971): «Critical Notes on Recent Publications», Orientalia 40: 90-98.

LAMBERT, W.G. (1980): «The Theology of Deathy, in: B. Alster (a cura di), Death in Mesopo-
tamia. Papers read at the XXVIe Rencontre Assyriologique Internationale. Mesopotamia.
Copenhagen Studies in Assyriology 8: 53-66. Copenhagen, Akademisk Forlag.

LAMBERT, W.G. (2013): Babylonian Creation Myths. Mesopotamian Civilizations 16. Winona
Lake (Indiana), Eisenbrauns.

LAMBERT, W.G. ¢ MILLARD, A.R. (1969): Atra-hasis. The Babylonian Story of the Flood.
Oxford, Clarendon Press.

MAYER, W.R. (1987): «Ein Mythos von der Erschaffung des Menschen und des Kénigs», Orien-
talia NS 56: 55-68.

MORAN, W.L. (1970): «The Creation of Man in Atrahasis I 192-248», Bulletin of the American
Schools of Oriental Research 200: 48-56.

MORAN, W.L. (1971): «Atrahasis: The Babylonian Story of the Flood», Biblica 52: 51-61.

MORAN, W.L. (1987): «Some Considerations of Form and Interpretation in Atra-hasis», in
F. Rochberg-Halton (a cura di), Language, Literature, and History. Philological and Histo-
rical Studies Presented to Erica Reiner. American Oriental Series 67: 245-255. New Haven,
American Oriental Society.

MROZEK, A. ¢ VOTTO, S. (1999): «The Motif of the Sleeping Divinity», Biblica 80: 415-419.

MULLER, H.-P. (1989): «Eine neue babylonische Menschenschopfungserzihlung im Licht keils-
chriftlicher und biblischer Parallelen — Zur Wirklichkeitsauffassung im Mythos —», Orienta-
lia NS 58: 61-85.

NEU, E. (1996): Das hurritische Epos der Freilassung 1. Untersuchungen zu einem hurritisch-
hethitischen Textensemble aus Hattusa. Studien zu den Bogazkdy-Texten 32. Wiesbaden,
Harrassowitz.

OBERHUBER, K. (1967): «Eine Hymne an Nippur (UET VI 118)», Archiv Orientdlni 35: 262-270.

ODEN, R.A. Jr. (1981): «Divine Aspirations in Atrahasis and in Genesis 1-11», Zeitschrift fiir die
alttestamentliche Wissenschaft 93: 197-216.

OSHIMA, T. (2012): «When the Gods Made Us from Clay», in A. Berlejung, J. Dietrich e
J.F. Quack (a cura di), Menschenbilder und Korperkonzepte im Alten Israel, in Agypten und
im Alten Orient. 407-431. Tiibingen, Mohr Siebeck.

PECCHIOLI DADDI, F. ¢ POLVANI, A.M. (1990): La mitologia ittita. Brescia, Paideia.

PETTINATO, G. (1968): «Die Bestrafung des Menschengeschlechts durch die Sintflut. Die erste
Tafel des Atramhasis-Epos erdffnet eine neue Einsicht in die Motivation dieser Strafey,
Orientalia NS 37: 165-200.

PETTINATO, G. (1971): Das altorientalische Menschenbild und die sumerischen und akkadis-
chen Schopfungsmythen. Heidelberg, Carl Winter/Universititsverlag.

PICCHIONI, S.A. (1974): «Principi di etica sociale nel poema di Atrahasisy, Oriens Antiquus 13:
81-111.

SCHWARZBAUM, H. (1957): «The Overcrowded Earth», Numen 4: 59-74.

SIEGELOVA, J. (1971) Appu-Mcirchen und Hedammu-Mythus. Studien zu den Bogazkdy-Texten 14.
Wiesbaden, Harrassowitz.

STOL, M. (1995): «Old Babylonian corvée (tupsikkum)», in T.P.J. van den Hout ¢ J. De Roos (a
cura di), Studio Historiae Ardens. Ancient Near Eastern Studies Presented to Philo H.J .
Houwink ten Cate on the Occasion of his 65th Birthday. Publications de I’ Institut historique-
archeologique neerlandais de Stamboul 74: 293-309. Leiden, Nederlands Instituut voor het
Nabije Oosten.



Lavoro divino e lavoro umano in Mesopotamia 21

STOL, M. (2000): Birth in Babylonia and the Bible. Its Mediterranean setting. Cuneiform Mono-
graphs 14. Groningen, Styx.

STRECK, M. (1916): Assurbanipal und die letzen assyrischen Kénige bis zum Untergange
Niniveh's (Vorderasiatische Bibliothek 7). Leipzig, J.C. Hinrichs.

TALON, P. (2005): The Standard Babylonian Creation Myth Enima Eli§ (State Archives of Assyria
Cuneiform Texts 4). Helsinki, The Neo-Assyrian Text Corpus Project .

THUREAU-DANGIN, F. (1921): Rituels accadiens. Paris, Ernest Leroux.

VON SODEN, W. (1966): «Die igigu-gétter in altbabylonischer zeit», lrag 28: 140-145.

VON SODEN, W. (1969): «“Als die Gotter (auch noch) Mensch waren”. Einige Grundgedanken
des altbabylonischen Atramhasis-Mythus», Orientalia NS 38: 415-432.

VON SODEN, W. (1970): «Grundsétzliches zur Interpretation des babylonischen Atramhasis-
Mythusy», Orientalia NS 39: 311-314.

VON SODEN, W. (1973): «Der Mensch bescheidet sich nicht. Uberlegungen zu Schépfungser-
zdhlungen in Babylonien und Israel», in M.A. Beek, A.A. Kampman, C. Nijland e J. Ryck-
mans (a cura di), Symbolae Biblicae et Mesopotamicae Francisco Mario Theodoro de Liagre
Bohl dedicatae: 349-358. Leiden, E.J. Brill.

VON SODEN, W. (1978): «Die erste Tafel des altbabylonischen Atramhasis-Mythus. “ Haupttext”
und Parallelversionen», Zeitschrift fiir Assyriologie 68: 50-94.

VON SODEN, W. (1979): «Konflikte und ihre Bewiltigung in babylonischen Schopfungs und
Fluterzahlungen», Mitteilungen der Deutschen Orient-Gesellschaft 111: 1-33.

WEISSBACH, F.H. (1903): Babylonische Miscellen. Leipzig, J.C. Hinrichs.

WILCKE, C. (1977): «Die Anfinge der akkadischen Epen», Zeitschrift fiir Assyriologie 67:
153-216.

ZIEGLER, N. (2016): «Agba-Hammu et le début du mythe d’ Atram-Hasis», Revue d’Assyriologie
et d’archéologie orientale 110: 107-126.





