| [ ]
Fa EDITORIAL INSTITUTO UNIVERSITARIO
L=J UNIVERSIDAD DE SEVILLA UQCC ARQUITECTURA Y CIENCIAS DE LA CONSTRUCCION



Editorial ~ UNIVERSIDAD DE SEVILLA

Sevilla, 2025

Instituto Universitario
de Arquitecturay
Ciencias de la Construccion

ARQUITECTURA

MIRADOR DEL REINO
TRANSFERENCIAS ENTRE
PAISAJE Y ESPACIO
ARQUITECTONICO EN LA
ALHAMBRA Y EL GENERALIFE

Marta Rodriguez lturriaga




COLECCION ARQUITECTURA

Calidad en
TEXTOS DE DOCTORADO DEL IUACC edj::"
Nidmero: 63
a p Academic
Publishing
Quality

Coleccion dirigida por
Antonio Tejedor Cabrera 'y COLECCIONES
Marta Molina Huelva

Avaladopor Pramaidager

.
,AWECA FECYT s \e

COMITE CIENTIFICO: Dario Alvarez Alvarez, Pilar Chias Navarro, Helena Coch Roura, Fernando
Espuelas, José Farifia Tojo, Alberto Ferlenga, Carmen Jordd Such, Paulo B. Lourenco, Luis Martinez
Santa-Maria, Victor Pérez Escolano, Mercedes del Rio Merino, Santiago Sénchez Beitia, Ricardo
Sénchez Lampreave, Jorge Torres Cueco.

CONSEJO DE REDACCION: José Manuel Aladro Pietro, Enrique Domingo Fernandez Nieto, Rafael
Garcia-Tenorio Garcia-Balmaseda, Pedro Goérgolas Martin, Félix de la Iglesia Salgado, Mercedes
Linares Goémez del Pulgar, Esteban de Manuel Jerez, Marta Molina Huelva, Paloma Rubio de Hita,
Domingo Sanchez Fuertes, José Sanchez Sanchez, Carlos Tapia Martin, Antonio Tejedor Cabrera.

Coleccion con Sello de Calidad en Edicion Académica CEA-APQ avalado por la Agencia Nacional
de Evaluacion de la Calidad y Acreditacion (ANECA) y la Fundacion Espafiola para la Ciencia y la
Tecnologia (FECYT), promovido por la Unién de Editoriales Universitarias Espafiolas (UNE)

Coleccién con Sello de Calidad en Edicion Académica CEA-APQ avalado por la Agencia Nacional
de Evaluacion de la Calidad y Acreditacion (ANECA) y la Fundacion Espafiola para la Ciencia y la
Tecnologia (FECYT), promovido por la Unién de Editoriales Universitarias Espafiolas (UNE).

© Editorial Universidad de Sevilla 2025
C/ Porvenir, 27
Tel. (+34) 95 448 74 47 y (+34) 95 448 74 44
Correo electronico: info-eus@us.es
Web: https://editorial.us.es

© Instituto Universitario de Arquitectura y Ciencias de la Construccion (IUACC) 2025
Avda. Reina Mercedes, 2
Tel. (+34) 95 455 16 30
Fax (+34) 95 455 70 24
Correo electronico: iuacc@us.es
Web: http://www.iucc.us.es

TUACC
Directora: Maria del Pilar Mercader Moyano
Secretario: Miguel Angel Campano Laborda

© Marta Rodriguez Iturriaga 2025
miturriaga@ugr.es

Disefo: Restituto Bravo-Remis y Gestion de Disefno, S.L
Maquetacion: Marta Rodriguez Tturriaga

Impresion: Masquelibros

Impreso en papel ecolégico

ISBN: 978-84-472-2790-7
Deposito Legal: SE 714-2025

Todos los derechos reservados.
Queda prohibida cualquier forma de reproduccion, distribucion, comunicacién publica y transformacion
de esta obra sin contar con la autorizacién previa por escrito de la Editorial Universidad de Sevilla.



A mi madre






indice

Parte 1: Presentacion del territorio y representacion del

entorno ideal en el espacio aulico nazari ...................... 21
Génesis de BN PAISAJE ..........cccoooiiiiiiiiiiiii 23
Memoria territorial y arquetipos ambientales ............c.ccoccoviieiiiiiiieiin. 23
Arquitectura pard UN PATAISO ......cccueiieiiiiieiiiiie et 28
Granada como jardin dichOSO ..o 33
La busqueda de una utopia ambiental ... 39
REUIOS TNHINOS ...veiiiiiiiie e 44
La mirada triunfal ... 81
La proyeccion de la ple@aria .........coocviviiiiiiiiiiicccc e 111

Parte 2: Asimilacion e interpretacion de la herencia nazari:

la dimension paisajistica de las obras reales ................... 133
Un paisaje en cONStrUCCION ............cccoeoiiiiiiiiiiiiiiiee 135
El lento descubrimiento del entorno ..........ccccocviiiiiiiiiiiiiiiiic 135
Bases para la exteriorizacion arquiteCtonica ..........occevvveviiiiiiieniereen, 141
Granada como teatro de 1a memoria ..........ococeoviiiiiiiii 145
Un palco sobre el territorio ... 153
APOSENLOS-IIDUNA ..ottt 158
Recorridos, secuencias y Panoramas ............co.eeeeueoureieiiieiieeeieeee e 180
CONCIUSIONES ........oiiiiiiiiiiiiii e 209

BibLIOGIafia .......c..oooiiiiiii e 215






Prologo

Juan Calatrava

La nocién de ‘paisaje’, su historia, sus retos contemporaneos y su concep-
tualizacion misma constituyen hoy dia uno de los puntos nodales de un
amplio debate que es a un tiempo arquitectonico, artistico, urbanistico,
territorial, ecolégico, identitario y, en ultima instancia, también politico.
Podria decirse que en las ultimas décadas el paisaje ha desbordado sus
marcos tradicionales, asociados por un lado a la pintura y por otro a los
parques y jardines, para investir, de una manera mucho mas global, todos
los ambitos y disciplinas que tienen que ver con las concepciones del
hombre sobre las relaciones con su entorno a lo largo de la historia y en
la contemporaneidad. De hecho, aunque no podamos olvidar el origen
pictorico del término, hoy tratamos de evitar, al mismo tiempo, la tentacion
de vincular la idea de paisaje de manera exclusiva al terreno del arte o el
sentimiento estético.

Actualmente, el pensamiento sobre el paisaje, en su sentido mas amplio,
es omnipresente y se le dedican, desde puntos de vista y disciplinas muy
diversas, infinidad de investigaciones individuales y colectivas, congresos,
libros, revistas especializadas, plataformas y sitios web, iniciativas institu-
cionales, etc. Y de todo este cimulo de reflexiones emergen al menos
dos ideas ya profundamente asentadas. La primera es que el paisaje es un



Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitecténico en la Alhambra y el Generalife

constructo cultural, que no tiene existencia per se: aunque se fundamente
en una realidad fisica, son la mirada y el pensamiento los que lo crean. Y
la segunda es, por supuesto, que esta mirada no es unica desde el princi-
pio al fin, sino rotundamente histérica y variable, analizable solo desde su
evolucion en el tiempo.

Es en esa doble conciencia de artificialidad e historicidad donde reside la
extraordinaria riqueza de un concepto tan poliédrico como el de ‘paisaje’,
pero también, como resultado de esa misma riqueza, se alza la dificultad
de aprehenderlo, con el riesgo muy presente de que se convierta en un
topico o en una palabra vacia de sentido. Esta reflexién fue, entre otras
cosas, lo que nos llevé, desde el Area de Composicion Arquitecténica de
la ETSA de Granada y el Grupo de Investigacion ‘Arquitectura y Cultura
Contemporanea’, a convocar el Congreso Internacional Arquitectura y pai-
saje. Transferencias bistoricas, retos contempordneos, que se celebré en
Granada del 26 al 28 de enero de 2022 y en cuya organizacion la autora de
este libro desempend un papel fundamental.

Es en este marco tedrico de gran complejidad en el que se inserta la extraor-
dinaria aportacion de Marta Rodriguez Iturriaga sobre una ciudad de tanta
densidad histérica como Granada. Este libro recoge y reelabora parte de
los resultados de su tesis doctoral (que incluia ademas otros capitulos que
aqui no estdn presentes y que es de desear que constituyan en el futuro
publicaciones independientes), los que se centran en el andlisis de la vision
paisajistica en la Alhambra nazari y en los momentos inmediatamente pos-
teriores a la (re)conquista cristiana de 1492.

El punto de partida de la autora era el interrogante sobre la existencia o no
de un sentimiento paisajistico en la Granada de esos siglos que constituyen
la bisagra entre la Edad Media y el mundo moderno. Un tépico asentado
proclamaba el nacimiento de la mirada paisajistica en el Renacimiento,
mientras que lo cuestionaba para el mundo isldmico y para la cultura cris-
tiana bajomedieval. La investigacion desprejuiciada de Marta nos conduce,
sin embargo, a la constatacion de la complejidad de una realidad historica
que se resiste a dejarse encuadrar en clichés.

Comenzando por la Granada islamica, a la que se dedican dos terceras
partes del libro, hay que decir que revisitar la Alhambra es, ante todo,
una tarea que exige osadia intelectual, en el mejor sentido de la palabra.
Existe, como es bien sabido, un gran nimero de estudios sobre el gran



Prélogo

palacio-ciudad nazari, pero son escasos los que abordan su estudio desde
un punto de vista paisajistico tozudamente negado a la cultura musulmana.

La deteccion de esta laguna de conocimiento es lo que fundamenta la
hipotesis contraria, que se encuentra en el origen de este trabajo. Su desa-
rrollo se basa, ante todo, en un exhaustivo conocimiento del estado de la
cuestion, con una lectura atenta y critica de la bibliografia y de las fuentes
disponibles, que incluye, en especial, un documentado repaso por el senti-
miento isldmico del territorio, en el que la autora va de la mano de ilustres
precedentes como José Miguel Puerta Vilchez y José Tito.

Hay un tema crucial en la historia de la Alhambra que no ha sido suficien-
temente destacado por los estudios previos y al que Marta otorga toda su
importancia: el cambio de ubicacion de los palacios desde una situacion
central en la colina, en los primeros momentos de la dinastia nazari, hasta
una situacion liminal, pegada a la muralla, creando una nueva relacion
frontal con la ciudad y haciendo posible ya una mirada lejana. Es a partir
de este nuevo asentamiento de los espacios dulicos cuando se plantea ya
en toda su complejidad la relacion entre la arquitectura estable, anclada en
el lugar, y la mirada —cercana o lejana— que se establece desde ella.

Esta mirada puede establecerse, por supuesto, desde el retiro intimo, y aqui
hay que pensar no solo en algunas estancias cortesanas claramente vincu-
ladas a la contemplacion, sino también en el giro radical que supone intro-
ducir una mirada al exterior en los oratorios privados, como los del Partal
y el Mexuar. Pero es esencial comprender igualmente, como desarrolla con
lucidez la autora, que no se trata solo de contemplacion entendida desde
el goce privado, sino también en muchas ocasiones de celebracion triunfal:
es decir, de una vinculacion simbélica y politica del soberano con el terri-
torio que se despliega a su alrededor, como ocurre en el caso del Mirador
de la Victoria.

Pensar los espacios desde una renovada mirada sobre la idea de paisaje es
algo que nos aporta, asi, nuevas claves complementarias para la compren-
sion plena de la arquitectura de la Alhambra y de todos sus refinamientos
compositivos, constructivos y ornamentales. Hay que recordar que en las
historias del paisaje raramente aparece el mundo islamico, aunque si en
cambio en las del jardin: una constataciéon que impulsa —y no es el menor
de los méritos de este libro— a repensar la relacion entre estos dos términos,
jardin y paisaje, a menudo objeto de confusion.



Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitecténico en la Alhambra y el Generalife

Este libro podria haberse limitado a presentarnos la investigacion sobre el
paisajismo en la Alhambra nazari, pero hay que saludar la acertada decision
—muy coherente con el sentido dltimo de su trabajo— de no quedarnos en
los limites de la Granada islamica sino llevarnos al terreno de las profundas
y complejas relaciones existentes entre el mundo nazari y la cultura cris-
tiana inmediata a 1492, primero con parametros claramente bajomedievales
y solo décadas mas tarde renacentistas.

La recepcion de lo isldmico por la cultura cristiana es ambivalente y se
sitia en un territorio fronterizo entre la condena y la fascinacion. Pero,
en cualquier caso, resulta ya incuestionable después de la presente inves-
tigacion la existencia de una mirada paisajistica cristiana que se nutre en
buena medida de una herencia islamica criticamente recibida. Entre otros
aspectos, la autora analiza el surgimiento de un cierto paisajismo escé-
nico, entendiendo la nueva Granada como un teatro de la memoria en el
que los palacios nazaries transformados o los nuevamente creados actdan
como palcos o como ‘aposentos-tribuna’ (incluyendo espacios desapare-
cidos como el Mirador sobre el Darro). Y dedica igualmente un esclare-
cedor capitulo a los ‘recorridos, secuencias y panoramas’, aportando nuevas
claves a espacios como la galeria del Patio de la Acequia o los corredores
de los aposentos de Carlos V. Este estudio viene asi a completar de manera
significativa nuestro conocimiento de la compleja situaciéon que sucede a
la conquista cristiana de 1492, una situacion llena tanto de tensiones como
de hibridaciones culturales y que por fortuna ya hace mucho que hemos
dejado de ver en términos maniqueos.

Hay, sin embargo, un ultimo aspecto que me gustaria destacar de manera
muy especial: el extraordinario trabajo grafico realizado por la autora. Toda
la investigacion se nos presenta jalonada por planimetrias y dibujos realiza-
dos personalmente por ella. Como arquitecta que es, comprende muy bien
que el conocimiento en Arquitectura se elabora y se transmite en grandi-
sima medida mediante la expresion grafica. Y asi sus planos y sus dibujos
no pueden entenderse como meras ilustraciones del discurso escrito, sino
como parte esencial de la propia investigacion. Texto e imagen se interre-
lacionan en pie de igualdad y este didlogo nos permite avances de conoci-
miento insospechados.

No quisiera terminar este prologo sin afiadir que, como director de la tesis

doctoral de Marta, ha sido para mi un verdadero privilegio poder acompa-
farla en este recorrido, aprender de ella y confirmar de manera fehaciente



Prélogo

lo que ya intuiamos desde hace afios: que nos encontramos ante una inves-
tigadora de primerisimo nivel de la que cabe esperar numerosas e impor-
tantes aportaciones futuras. En las Escuelas de Arquitectura es frecuente
el debate sobre qué caracteristicas especificas deberia de reunir la inves-
tigacion universitaria en el ambito de la Arquitectura. A partir de ahora,
cuando me hagan esa pregunta, podré condensar la respuesta diciendo
simplemente: ‘mirate el libro de Marta Rodriguez Iturriaga’.



= =
S
SRR
S
=

S =

SR

s

e
S

=

SR
;%%ﬁwfw
S

=

o
= ORI

S
SRR
SRS
S
==
SR
—

e

-

R e S e OS aRB SO T
;%WWWMMW%.MH;MWHMWMW:WV
e R R
SN
S
-
= SRS
SR

SISO
e

e
S
0%

i
o
%

SRS
-
e

%
5

i
i
%@'

i
i

i

Sea
SR
I e e
SRR
SN
S

o
e

TR
SRS

S
S =

SNEREESE
SRR

SN
S
S

S
= S
I SRS
S S
SR
SR
FR R e
e
R e e e T
S
S e
== SESEES

e
e

SRS
s

e
e
R

NS
S
Ry

il

o

Do

= uﬁmw»mmwﬂqﬁ;ﬁﬁe

e
=
=

W
5
W

0

S
H#@“
EECR

e

Wb %'

%
4

et

o
i
/

o

A
s

NS
SR

Sa
S
-

S




Introduccion

Mucho se ha escrito sobre el paisaje desde que el Convenio Europeo (CEP)!
se valiese de una formulacion de este concepto como interpretacion cultu-
ral del territorio experimentado (Consejo de Europa 2000, art. 1a). De un
tiempo a esta parte el debate académico ha asimilado aquella definicion,
por su caricter integrador, por ser consecuencia logica de la evolucion del
concepto de patrimonio, por recuperar el contenido ético del paisaje y
poner el foco en las personas y por su potencial para dirigir el desarrollo
futuro desde premisas identitarias (Scazzosi 2004; Olwig y Mitchell 2009;
Cruz Pérez y Espanol Echdniz 2009; Zoido Naranjo 2012; Antrop y Van
Eetvelde 2017). En el campo de la Arquitectura, la propuesta conceptual
del CEP vino a abrir un territorio de investigacion todavia apenas explo-
rado. Y es que si, como sugiere el CEP, el paisaje emerge de la experiencia
directa del entorno, resulta evidente que en dicha experiencia la arqui-
tectura juega cotidianamente un papel decisivo (Sola-Morales 2002; Tuan
2001, 100-102). No solo eso, sino que, ademads, se encuentra habitualmente
emplazada y proyectada atendiendo a valoraciones implicitas o explici-
tas del medio circundante y a las relaciones que con el mismo se desea
establecer (Norberg-Schulz 1979, 17; Rapoport 1969, 47-49). A través del
estudio de la experiencia del entorno asociada a la arquitectura, por tanto,
es posible alcanzar una mas completa comprension de los paisajes como
constructos culturales.

Fig. 0.1 - Mirada filtrada al territorio de Granada. Fot. Autora del libro, 2019. .
15



Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitecténico en la Alhambra y el Generalife

Una indagacion de estas caracteristicas no se encuentra, como pudiera
parecer, necesariamente restringida al momento presente: mientras existan
evidencias materiales y documentales suficientes no hay inconveniente en
extenderla a tiempos pretéritos. Ahora bien, la concepcion del entorno en
sociedades anteriores a la nuestra exige aproximaciones especificas a cada
época y territorio concreto, que establezcan una distancia prudencial con la
premisa ‘artealizadora’ segin la cual una cultura careceria de paisaje si no
evalia y modela los parajes que habita atendiendo a modelos artisticos®. A
raiz de la conceptualizacion del CEP, la existencia de paisaje puede enten-
derse como la capacidad de un pueblo de integrar la suma de percepciones
parciales del entorno en una idea coherente del sitio dotada de atributos
culturales’, que no han de ser necesaria ni exclusivamente estéticos. Dicha
capacidad es posible reconocerla de manera expresa en descripciones,
valoraciones, representaciones graficas o en el propio vocabulario, pero
también, y quizds de modo menos evidente, en la intervencion directa
sobre el territorio, ocupandolo, transformandolo y habitandolo.

Partiendo de esta base, parece posible abrir ‘ventanas’ al pasado desde el
‘mirador de la contemporaneidad’ (Terdn Troyano 2009, 28) para exami-
nar la historia del paisaje y de los acercamientos a un enclave desde el
acto de construir. Divisaremos, entonces, arquitecturas dibujadas o edifi-
cadas, conservadas, transformadas o desaparecidas, que componen un
registro elocuente de deseos e intenciones asociados a la experiencia de
un territorio en particular. Dicho registro, aunque limitado a los indicios
que han llegado hasta nosotros e inevitablemente influido por la lente
cultural del momento desde el que se efectia la indagacion, ha de rehuir
en lo posible topicos repetidos pero infundados, identificaciones con
situaciones extempordneas o culturalmente ajenas al episodio analizado y
afirmaciones aparentemente obvias pero carentes de respaldo. La histori-
cidad -y, anadiriamos, fopicidad- inherente a todo paisaje ha de tenerse
permanentemente presente (Cosgrove 1998, 15). Para la reconstruccion de
situaciones pasadas y la generacion de hipodtesis, la revision documental
y bibliografica, la experiencia directa tanto del entorno construido como
de las permanencias edilicias y el dibujo arquitecténico resultan herra-
mientas ttiles y combinables, asumiendo que una porcion de conocimiento
siempre permanecera inaccesible debido a la distancia temporal y cultural
(Hall 2003, 102; Tuan 2007, 166-167). No es, desde luego, una tarea ficil,
pero si apasionante la de tratar de desentrafar cudles eran las relacio-
nes con el entorno modeladas por la arquitectura en tiempos pasados,
especialmente en aquellos que dejaron un legado arquitecténico notable.



Introduccion

Conocer mejor estas interacciones no solo se traduce en una mas completa
comprension de las construcciones historicas, sino también de la evolucion
cultural del paisaje como representacion mental del entorno.

Este libro, derivado de la tesis doctoral de la autora defendida en 2022 en
la Universidad de Granada y dirigida por Juan Calatrava, se ocupa de las
conexiones y transferencias entre paisaje y espacio arquitecténico impli-
citas en la resolucion de diversos ambientes palaciegos de la Alhambra y
el Generalife entre los siglos XIII y XVI. Se analiza una serie de casos de
estudio especialmente destacados por su permeabilidad y apertura al pano-
rama, evidenciando las diferencias de criterio y de prioridades en lo que a
la concepcion y experiencia de este entorno se refiere; experiencias que,
con toda légica, reforzaban las interpretaciones del lugar que compartian
aquellos colectivos promotores y coincidentes con el poder, en cada caso.
La investigacion vino motivada por el deseo de comprender unas arquitec-
turas masivamente celebradas y estudiadas desde multiples puntos de vista
pero aun no confrontadas con las principales teorias sobre la génesis del
paisaje en Europa, ni tampoco con la conceptualizacion del CEP. Poner en
relacion estas arquitecturas, cercanas y accesibles, con el marco tedrico de
las udltimas décadas prometia abrir nuevas perspectivas de estudio sobre
la historia del paisaje y enriquecer el conocimiento de este patrimonio
construido. Asomarse a estas ‘ventanas’ ha sido, en efecto, una labor exi-
gente pero gratificante. En este libro se presenta una sintesis actualizada y
revisada de dicha exploracion, que por su amplitud y complejidad puede
considerarse solamente iniciada.

La primera parte, ‘Presentacion del territorio y representacion del entorno
ideal en el espacio dulico nazar?, se inicia exponiendo los antecedentes y
algunos de los factores mas influyentes en la interpretacion del entorno
por parte de los musulmanes andalusies, senalando la traslacion natural de
dichos referentes a decisiones arquitectonicas de emplazamiento, apertura
y permeabilidad y ejemplificando con construcciones precedentes. Tras
una aproximacion a la vision islamica de Granada como ‘jardin dichoso’, se
desgranan las peculiaridades de la implantacion de los palacios nazaries en
la Sabika y el cerro del Sol y se examinan 11 casos de estudio, agrupados
segun su proposito principal en relacion con la experiencia del entorno. De
todos ellos se aportan hipotesis graficas y fotografias propias que sirven de
apoyo visual al discurso.



Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitecténico en la Alhambra y el Generalife

La segunda parte, ‘Asimilacion e interpretacion de la herencia nazari: la
dimension paisajistica de las obras reales’, comienza igualmente recordando
las coordenadas entre las que basculd la mentalidad hispanocristiana en lo
que se refiere a la valoracion y experiencia del entorno, asi como el lento
proceso de apertura o ‘exteriorizacion’ de las construcciones mas notables
hacia el final de la Edad Media. Se compara la vision de Granada por
los conquistadores con la de la corte nazari, proponiendo su lectura en
clave histoérico-politico-religiosa como ‘teatro de la memoria’. Tras ello, se
examinan las operaciones, casi quirdrgicas, de intervenciéon en los pala-
cios nazaries de propiedad y uso real en el primer siglo tras la conquista.
Se individualizan, con este propdsito, siete casos de estudio, similarmente
agrupados segun el tipo de experiencia del lugar que proporcionaban.
Se ilustran asimismo los analisis con fotografias y planimetrias, actuales e
hipotéticas, asi como con documentos historicos.

Aparte de las conclusiones especificas, tanto arquitectonicas como cultura-
les, que se derivan de esta exposicion, y que se sintetizan en el dltimo capi-
tulo, si algo demuestra este registro preliminar y geograficamente acotado
es la continuidad de un interés de la clase gobernante por experimentar
este paraje desde la arquitectura de los palacios de la Sabika y el cerro
del Sol. Aunque las formas, los materiales, los usos, los destinatarios y los
conceptos espaciales fuesen manifiestamente diferentes —no podia ser de
otro modo, siendo distintos los valores y referentes proyectados sobre el
territorio—, a través de estas paginas se pone de manifiesto que Granada,
como enclave fisico y como encrucijada mental, ejerci6é una ininterrumpida
y poderosa fascinacion, capaz de impulsar innovaciones arquitecténicas,
de inducir a la transgresion de esquemas consolidados y de engendrar un
fértil catilogo de soluciones, transposiciones e hibridaciones como las que
se examinan en este trabajo.



Introduccion

Notas

! En este libro se utiliza la denominacion original y mas extendida, Convenio Europeo
del Paisaje (CEP), aunque en 2021 el Consejo de Europa decidié renombrarlo como
Convenio del Paisaje del Consejo de Europa para abrirlo a su adopcion y firma por esta-
dos no europeos.

2 Alain Roger (2007) recupera el término ‘artealizacion’ de Charles Lalo, quien a su vez
lo tom6 de Montaigne. Roger sostiene la tesis de que el paisaje surge por ‘artealizacion’
del territorio, sea esta in situ (actuando sobre el mismo para acercarlo a un ideal) o in
visu (interpretindolo en términos estéticos por mediacion de la mirada de los artistas).

3 El origen pictérico del término ‘paisaje’ ha llevado tradicionalmente a identificar la his-
toria del paisaje con la de la representacion visual del territorio sin otra finalidad que la
estética. En este sentido, son numerosos los autores que han identificado el ‘nacimiento’
o la ‘invencion’ del paisaje con la aparicion del género y su correspondiente designa-
cion (Gombrich 2000, 107-121; Burckhardt 1992, 260-268; Berque 1997; Cauquelin 1989;
Maderuelo 2007; 2020; Roger 2007). Con anterioridad a los siglos XV-XVII, segin esta
postura, no podria hablarse de paisaje en Europa, pues se estaria incurriendo en etno-
centrismo y/o anacronismo.

4 Numerosos autores han apuntado la necesaria condicion unitaria de la concepcion del
entorno como paisaje, que trasciende la suma de impresiones aisladas (Maderuelo 2007,
33-35; Martinez de Pis6n 2002; Simmel 2013, 8-9, 18-22; Dardel 2013, 90-92).



Parte 1




Presentacidn del territorio y
representacion del entorno
ideal en el espacio aulico nazari

En esta primera parte se aborda el estudio de las relaciones con el entorno
en diversos espacios palaciegos liminales de la Alhambra y el Generalife
nazaries. Esta indagacion se inicié al constatar la casi total ausencia de la
cultura islamica medieval del sur del continente en los relatos mas extendidos
sobre la génesis del paisaje en Europa, de planteamiento esencialmente artis-
tico. Dicho enfoque, justificable por el origen pictérico del término ‘paisaje’,
ha tendido a privilegiar unos pocos focos culturales de especial relieve en
este arte. Javier Maderuelo (2002; 2007, 108-117) advirti6 hace anos algo ya
sugerido antes por otros autores (Scully 1962; Crandell 1993): que la conside-
racion del entorno no solo se ha expresado histéricamente por medio de la
pintura, la literatura o la toponimia, sino también de la arquitectura; idea que
acepto e incorpord Augustin Berque (2009, 60), completando sus famosas
condiciones sine qua non para poder hablar de paisaje respecto de una civi-
lizacion. Alain Roger (2007, 57-61) ha cuestionado, a su vez, la posible rigidez
de estos puntos y sefialado que las formas de expresion de la conciencia del
entorno no han de ser necesariamente homologables en todos los pueblos. A
pesar de estos y otros importantes avances, los discursos sobre la historia del
paisaje se han mantenido por lo general en un plano artistico y estetizante,
sin llegar a asumir por completo la conceptualizacion del CEP e incidiendo
casi siempre en unos mismos contextos. Los palacios nazaries granadinos,
con su inusitada apertura y permeabilidad, representan una casuistica en la
historia del paisaje que pocas investigaciones han tratado de explicar.

Fig. 1.0 - La Alhambra en el s. XV. Detalle del fresco de la batalla de la Higueruela (1431).
Granello, Tavaron, Castello y Cambiasso, 1584-1591. 21



7O =N
Ay N N
70N LN \

Ny

R
ARSI

g

s
s

AR N, X
-\




Génesis de un paisaje

La escasez de representaciones figurativas del territorio en la cultura isla-
mica medieval ha sido un motivo frecuente para eludir el debate paisajis-
tico en lo concerniente a esta civilizacion. Sin embargo, se conservan datos
y produccion cultural suficiente para dilucidar algunos de los rasgos mas
representativos de su aproximacion al entorno caracteristica. En particular,
la literatura, el vocabulario y, sobre todo, las manifestaciones in situ de la
consideracion del medio ofrecen evidencias significativas, apoyadas en la
memoria territorial y los arquetipos ambientales de referencia.

Memoria territorial y arquetipos ambientales

La memoria territorial y los modelos de ‘entorno ideal’ (Tuan 2007) forja-
dos a partir de ella parecen haber jugado un papel clave en el juicio, por
comparacion, de parajes reales. El hecho de que el islam surgiera en la
region del Hijaz en la peninsula ardbiga, donde las hostiles condiciones
naturales dificultaban la subsistencia (Ibn Jaldun 2008, 143), impregné el
credo islamico de los modelos y criterios valorativos alli preexistentes. Asi,
sabemos que el desierto (al-sahrd’) inspiraba sentimientos encontrados:
de un lado, la propia etimologia del término drabe pone de manifiesto la
adversidad percibida en el medio como consecuencia de las condiciones

Fig. 111 - Granada en el s. XV. Detalle del fresco de la batalla de la Higueruela (1431).
Granello, Tavaron, Castello y Cambiasso, 1584-1591. 23



Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitecténico en la Alhambra y el Generalife

vitales que imponia; de otro, los poemas de la Yahiliyya —época preis-
lamica— permiten entrever una admiracion de su inmensidad y especticulos
naturales (Ramirez del Rio 2004; Bejarano Escanilla 2004).

Por oposicion, los oasis excepcionalmente presentes en la naturaleza
encarnaban el modelo de ‘entorno ideal’ por excelencia, como es sabido
(Tuan 2007, 155, 336); es decir, el prototipo de ambiente considerado id6-
neo para habitar. Origen y razén de ser de algunas de las mas importantes
ciudades de la geografia ardbiga, asi como ubicacion tradicional de los
encuentros amorosos de historias y leyendas (Roldan Castro 1999, 56; 2004,
25), estos vergeles naturales implicaban la disponibilidad de agua vy, por
ello, eran sinonimo de vida, bienestar y fecundidad. Dichas connotaciones
deseables indujeron, con toda légica, la construccion de jardines o vergeles
artificiales, que compartian los mismos atributos ambientales del oasis pero
racionalizados y sometidos al control humano y a sus preferencias estéticas
(Roldan Castro 2004, 25; Vidal Castro 2004). El origen de estas practicas
jardineras, culturalmente sincréticas, se pierde en la noche de los tiem-
pos (Faghih 1983; Rubiera Mata 1988; Tito Rojo 2004; Tito Rojo y Casares
Porcel 2011, 31-32).

A su vez, el imaginario del oasis y la cultura jardinera dieron lugar a una
desarrollada poética preislamica alusiva a los lugares, con o sin presen-
cia de arquitecturas (Puerta Vilchez 2011a, 12), y permearon la creacion
mistico-ambiental proverbial del mundo islamico: el Paraiso coranico,
yanna o yannat, caracterizado, como se sabe, como una ‘hipérbole del
oasis’ (Af6n Felid 1995; Rubiera Mata 1988):

Y, a aquellos que creen y obran rectamente, pronto les haremos
entrar en un Jardin de cuyas profundidades brotan los rios, en el
que estardan eternamente. En ellos tendrdan parejas purificadas y
les colocaremos bajo densas sombras (Coran 4, 57).

En él estardn reclinados sobre cojines y no verdan Sol ni frio
extremos. Sobre ellos una sombra amplia y frutos fdciles de
alcanzar (Coran 76, 13-14).

Sombras generosas, rios cristalinos, vegetacion exuberante y olorosos fru-
tos son elementos recurrentes en la imagen cordnica del Paraiso celestial
(fig. 1.1.2). El yannat es, por tanto, el lugar de la abundancia y el libre goce
de los sentidos con la aquiescencia divina. La tradicion profética del Hadith



Génesis de un paisaje

dignifico la fruicion estética del vergel, los cursos de agua, las flores, ademds
de los bellos colores, figuras y formas armonicas con la atribucion de esta
actividad al propio Mahoma (Puerta Vilchez 2011a, 29). En el relato del
Mi'ray —ascenso de Mahoma al cielo-, se enfatizan especialmente los tonos
verdes, las construcciones de piedras y metales preciosos, la claridad o luz
cegadora —signo de santidad—, los aromas fragantes y las aguas corrientes.
Las arquitecturas del Paraiso se describen invariablemente luminosas, mate-
rialmente suntuosas y visualmente permeables, con especial predileccién
por los pabellones en riberas acudticas cerrados con tejidos semitranspa-
rentes (Mufioz Sendino 1949; Bonaventura de Senis 1996).

Estos referentes ambientales —reales y utopicos, naturales y culturales—
viajaron con la religion islamica durante su proceso de expansion medieval,
difundiéndose incluso en aquellas regiones cuya fisonomia y condiciones
climaticas distaban notablemente del desierto originario, como Siria o la
misma peninsula ibérica. Ello dio lugar a no pocas perplejidades, entre
ellas, la competencia igualada entre arquetipos ideales y lugares reales o la
conveniencia de transgredir esquemas arquitectonicos ancestrales, introver-
tidos y herméticos, ante la amenidad y benignidad del entorno circundante.

Particularmente en el territorio ibérico, la ubicacion mas septentrional
proporcionaba temperaturas mas rebajadas y confortables que las de los
entornos aridos de Arabia y el Magreb —de donde procedia la mayor parte
de los musulmanes que aqui se establecieron—, asi como mayor cantidad
de precipitaciones, lo que se traducia en suelos mas fértiles, corrientes de
agua permanentes y mayor presencia de vegetacion, sin perjudicar a la
intensa luz tan similar a la de aquellas regiones. Muchas de las caracteris-
ticas extremas e indeseables del medio desértico no sélo se atenuaban, sino
que llegaban a desaparecer:

Cuando alguien emprende un viaje a través del pais no precisa
hacer provision de agua. ;Por qué motivo? Por su abundancia
de rios, manantiales y pozos. Con frecuencia, el viajero, en un
solo dia de camino, puede toparse basta con cuatro ciudades
e innumerables fortalezas y alquerias, hallard verdes valles,
blancos alcdzares y ramas frondosas en las que pdjaros
empollan sus huevos y crian. Las sombras que dan los drboles
son tan abundantes que evitan tener que protegerse de él con
las jaimas (Isa al-Gafiqi, s. XII, cit. en Rolddn Castro y Hervas
Javega 2001, 135).



Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitecténico en la Alhambra y el Generalife

En efecto, si los modelos de ‘entorno ideal’ de referencia se habian forjado
por oposicion al medio adverso de desiertos y estepas, la Peninsula no
ofrecia un cuadro desalentador, sino ameno a los sentidos y lleno de vida.
Aunque en el momento de la invasion musulmana acusaria un importante
grado de abandono y decadencia (Salvatierra y Cano 2008, 25-26; Creswell
1979, ap. de Jiménez Martin), en conjunto las condiciones naturales debie-
ron de parecer de sorprendente potencial a los nuevos moradores. Tal vez
vieron en estas tierras la posibilidad de replicacion de algunos entornos
verdes afiorados, como los jardines de Siria y Yemen; tal vez, un inmenso
y providencial oasis o un anticipo tangible del Paraiso descrito en el Libro
Sagrado. No se conocen impresiones de este territorio anteriores al s. X,
pero unos siglos de trabajo esforzado bastarian para elevarlo de forma
recurrente a la categoria de paraiso terrenal (Péres 1983, 123):

jOb, gentes de al-Andalus! De Dios benditos sois

con vuestra agua, sombra, rios y drboles.

No existe el Jardin del Paraiso

sino en vuestras moradas

si yo tuviese que elegir, con éste me quedaria;

no penséis que manana entraréis en el fuego eterno:

no se entra en el infierno tras vivir en el Paraiso (Ibn Jafﬁﬁra, s. XII,
cit. en Anon Felit, Luengo, y Sierra 2003, 18).

Valencia —dice Abu Ya'far Ibn Mas ada el Granadino- es el
paraiso (firdaws) de este mundo por su belleza (al-Maqqgari,
s. XVI-XVII, cit. en Péres 1983, 123).

Que este tipo de panegiricos —en algunos casos, atrevidamente rayanos en
la blasfemia— estuviesen posiblemente tefiidos de amor patrio, nostalgia o
intereses politicos (Viguera Molins 2004; Puerta Vilchez 2018b) no varia
su condicion de testimonios de la proyeccion de valores y referentes cul-
turales sobre el territorio ibérico, es decir, de una elaboracién paisajistica
del mismo. A la luz de los testimonios histéricos, resulta indudable que
al-Andalus recibi6 insdlitas atenciones y una persistente admiracion, ya
fuera por su identificacion con los principales modelos de ‘entorno ideal’,
por el predominio urbano de esta sociedad —que pudo favorecer la ideali-
zacion del territorio como jardin—, por su permanente disputa politica o por
una combinacién de estas y otras razones (Bejarano Escanilla 2004; Tito
Rojo y Casares Porcel 2011, 122-123). Esta fascinacion se transmitiria desde
la primera generacion de musulmanes invasores hacia las sucesivas, en una



Génesis de un paisaje

Fig. 11.2 - El Paraiso visitado por Mahoma. Manuscrito Miraj-nameh, . 49r. Ferid ed-Din ‘Attar, 1436. .
27




Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitecténico en la Alhambra y el Generalife

cultura cambiante y en constante proceso de mestizaje cuya identidad terri-
torial se hallaba dividida entre la memoria del legendario Oriente islamico
y el inestable presente peninsular.

Arquitectura para un paraiso

Las implicaciones arquitectonicas de esta valoracion positiva del territorio no
se hicieron esperar. Su reflejo fue especialmente patente en la arquitectura
palaciega, aquella construida con mayores recursos y capaz de satisfacer las
aspiraciones mas ambiciosas. Hay que destacar, en este sentido, la reanu-
dacion de la preferencia, ya existente entre las élites omeyas orientales,
por los complejos palatinos en entornos periurbanos (Torres Balbds 1962;
Creswell 1979; Lopez Cuevas 2013). Si bien los primeros emires y califas de
al-Andalus ocuparon los palacios urbanos visigéticos (Navarro Palazon y
Jiménez Castillo 2007, 52), casi desde el inicio de su establecimiento en la
Peninsula seleccionaron emplazamientos fuera de las poblaciones para la
construccion de alcdzares (qasr, pl. qusur), almunias (munya, pl. munan)
y fincas de recreo. Estas localizaciones periféricas permitian evadir los pro-
blemas inherentes a las multiétnicas, saturadas e insalubres urbes medie-
vales y desplazarse solo puntualmente a ellas con ocasién de recepciones
y audiencias'. Pero, ademds, estos palacios y almunias brindaban la posibi-
lidad de una iniciativa edilicia no coartada por la presencia y actividad de
extranos y permitian disponer de amplias superficies de jardines y cultivos,
que crecian admirablemente gracias a la feracidad del entorno y al cuidado
de sus hortelanos. La separacion respecto de los nucleos urbanos era, por
otro lado, garante no solo de una mayor seguridad, sino también de una
superior intimidad, teniendo presente el sentido obsceno y casi ofensivo
que adquiere la mirada sobre la vida ajena en el Cordn y la ley islamica
(Hakim 2010, 33-39). Mediante el asentamiento en zonas rurales proximas
a las capitales, por tanto, los dirigentes y aristocratas musulmanes no solo
tenian la posibilidad de crear, con esfuerzo inconcebiblemente reducido,
vastos jardines y exuberantes huertas coincidentes con los ideales, sino que
ademds adquirian una amplia libertad para el disfrute de los mismos. La
variedad orogrifica de la Peninsula favorecio, finalmente, la seleccion de
emplazamientos en ladera o ligera pendiente, en los que al control territo-
rial se uniesen la irrigacion por gravedad y la expansion de la mirada sobre
el vergel privado o los propios dominios.

Los vestigios arquitectonicos que han llegado hasta nosotros apuntan a
una desigual hibridacion entre atavicos esquemas axiales y centripetos, en



Génesis de un paisaje

torno a jardines o ‘paraisos’ interiores?, y aperturas aventajadas al panorama
circundante. Asi, por ejemplo, los restos almohades de los Alcazares de
Sevilla (ss. XI-XID), a pesar de su originaria situaciéon extramuros, parecen
haber presentado configuraciones introspectivas, que ponian en relacion
las estancias vivideras con los jardines interiores y devolvian al exterior
una imagen impenetrable. Una situacion similar se daba en la almunia de
la Aljaferia (s. XD, fortificaciéon de planta cuadrangular jalonada de torres
muy semejante a los ‘palacios del desierto’ omeyas (Cabafiero Subiza 2007,
Almagro Gorbea 2008, 41) que encerraba en su interior un sofisticado pala-
cio inmerso entre jardines completamente aislado de su entorno territorial.
También los llamados Cuartos de Granada en la Alcazaba de Malaga (s. XD
se erigieron retranqueados respecto a la muralla y el circuito de ronda,
propiciando la apertura interior, con la posible excepcion de un reducido
mirador en el flanco sur (Ruggles 2001, 153).

En cambio, un deseo inequivoco de fundir experiencia del espacio arqui-
tectonico y percepcion del panorama exterior parece haber dado forma a
los miradores del Castillejo de Monteagudo en Murcia (s. XID), abierto a la
campina en las cuatro orientaciones, y motivado la transformacion de la
llamada Torre de la Odalisca (s. XIII) en la Alcazaba de Almeria. También
Madinat al-Zahra’ (ss. X-XD pudo haber incorporado, ademads de jardines y
patios estratégicamente compuestos para ofrecer perspectivas axiales aso-
ciadas a los espacios arquitectonicos adyacentes (Ruggles 1990), dreas y
puntos aventajados para el oteo del territorio —al-Maqqart (ss. XVI-XVID)
resaltd las ‘hermosas vistas’ de la ciudad palatina (Puerta Vilchez 2011a,
51)-. Se considera, por ejemplo, que la Dar al-Mulk o residencia privada del
califa se ubico en la zona mas alta del complejo por su dominio de la ciu-
dad y del valle del Guadalquivir (Almagro Gorbea 2012; Arnold 2017, 68)?;
se ha especulado igualmente con la posible presencia de una torre-mirador
entre los jardines Alto y Bajo, dispositivo singular en unos recintos por lo
demds cercados por una muralla lo suficientemente alta como para imposi-
bilitar toda vision del exterior (Herndndez Giménez 1985, 62). Estas suges-
tiones espaciales se complementan con las famosas leyendas transmitidas
por Ibn ‘Arabi (s. XID y al-Nuwayri (ss. XIII-XIV), que, al margen de su dis-
cutible veracidad histérica, ponen de manifiesto la existencia de una mirada
ociosa al territorio y la aplicacion al mismo de criterios estéticos. La primera
describe el disgusto de la favorita Azahara por lo ‘negro’ del monte en
comparacion con la blanca ciudad, motivo por el cual el califa, deseoso de
complacerla, ordenc entonces que se talaran los drboles que alli babia y se
plantaran, en su lugar, higueras y almendros (Marin 2000, 80); la segunda



Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitecténico en la Alhambra y el Generalife

refiere la construccion, por el califa al-IHakam, de un mirador (manzara,
pl. manazir, de la raiz nazara, ‘mirar’)' rodeado de jardines en las inme-
diaciones de la poblacion (Ruggles 2000, 57, 68). En la también cordobesa
al-Rummantyya (s. X), gracias al aterrazamiento topografico, vistas hacia un
patio presidido por el agua y hacia jardines y panorama territorial pudie-
ron coexistir en el salén occidental (Arnold 2017, 106-108; Arnold, Canto y
Vallejo 2018). Poco se conoce de al-Madina al-Zahira (s. X), pero las fuentes
escritas indican que desde los jardines del palacio se veian los meandros
del Guadalquivir extenderse como una serpiente (Torres Balbds 1950). La
almunia de al-N2’tra (ss. IX-X) pudo contar asimismo con un salon ele-
vado desde el que se divisase el panorama circundante (Lopez Cuevas
2013). Interesa recordar que, para Ibn Hazm —cordobés y contemporineo
a estas construcciones—, Dios habia creado las almas de modo que pudie-
sen disfrutar, entre otras cosas, de la contemplacion de ‘bellos panoramas’
(al-manazir al-hasana) (Puerta Vilchez 2011a, 28). Como puede apreciarse,
las manifestaciones de la elaboracion paisajistica del entorno rastreables en
el vocabulario o en la produccion escrita adquieren dimension tangible al
relacionarlas con las permanencias arquitectonicas.

Resulta obligado mencionar en este punto dos documentos histéricos por
la luz que, indirectamente, arrojan sobre este particular. El primero es el
enigmatico Hadith Bayad wa Riyad (s. XIID, manuscrito que narra la his-
toria de dos amantes ambientada en un entorno periurbano a orillas del
rio Tharthar (actual Irag)’. El cuento, de procedencia abasi, parece haber
sido conscientemente alterado y adaptado a las exigencias de un publico
influenciado por la cultura occidental del amor cortés (Robinson 2007). Lo
mas relevante para el tema que nos ocupa son las 14 ilustraciones figu-
rativas que incorpora, que representan pasajes del relato con vergeles y
construcciones (fig. 1.1.3). Especialmente significativo es el hecho de que
el ‘alcazar’ donde sirve como esclava Riyad —literalmente, ‘jardines~ apa-
rezca insistentemente caracterizado mediante un alto muro protector —el
Paraiso descrito en el Mi‘ray también se esconde tras un colosal muro— por
encima del cual descuellan arboles y torreones perforados por balcones y
ventanas con celosias o vidrios coloreados; atalayas, por tanto, sin ninguna
funcion militar. Aparte de las conexiones que puedan establecerse con
aquella arquitectura celestial idealizada por su transparencia y claridad,
lo reiterado de estos motivos sugiere que, en el contexto andalusi que,
seguin las ultimas investigaciones, alumbré el manuscrito’, podria haberse
consolidado una suerte de asociacion biunivoca entre palacio periurbano



Génesis de un paisaje

LRI

y mirada ociosa al territorio; asociacion que haria posibles estas multiples
correspondencias entre arquetipos y realidad.

El segundo documento no es otro que el famoso Tratado de agricultura
de Ibn Luytn (s. XIV), particularmente, su capitulo 157, que, como se sabe,
es un compendio de directrices para la 6ptima construccion de almunias.
Destacan las recomendaciones de dispositivos y configuraciones espaciales
que resulten gratos a los sentidos, especialmente, al de la vista —el predilecto
por su alcance, inmaterialidad y lucidez (Puerta Vilchez 1999; Necipoglu
2015)-, protegiendo, al mismo tiempo, celosamente la privacidad:

Y en el centro de la zona ajardinada (bustan) habrd un pabellon
(qubba) para reunirse con vistas a todas partes

De forma que los que entren [en el pabellon] no escuchen
las conversaciones que bhay en él, y quien se dirija a él no
pase inadvertido

Y pegados [al pabellon] se plantardn rosales y arrayanes, asi como
todo lo que embellezca el espacio de la almunia (ard al-bustan)
Esta [almunia/zona ajardinadal® serd mds larga que ancha para
que la vista pueda explayarse en su contemplacion

En la parte mds baja de la almunia (bustan) bhabrd una casa y
una puerta para buéspedes o amigos

Fig. 11.3 - Torres-mirador asociadas a la arquitectura del palacio periurbano. Una de las miniaturas .
31

del Hadith Baydad wa Riyag, . 19r. Andnimo, s. Xl




Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitecténico en la Alhambra y el Generalife

[La casal] contard con un zafariche y estard rodeada de drboles
que la oculten de la vista de los que estdn arriba [en las partes
mas altas del bustan)

Y todas las viviendas se construirdn en uno o dos espacios libres
y ocultos a la vista

Si se anade a esto un palomar (bury li-l-hamam) y wuna torre
residencial (bury suknd) no habrd mds que pedir

Toda la almunia (bustan) estard rodeada por un alto muro que la
proteja y la oculte (Akef y Almela 2021).

Todo indica que, ante la benignidad del medio natural, debi6 de adver-
tirse que la experiencia del entorno asociada a la arquitectura mds noble
no habia necesariamente de circunscribirse al vergel privado y separado
del mundo exterior, sino que podia traspasar los limites de la propiedad
y alcanzar unas proporciones territoriales. Era posible divisar el panorama
desde espacios destacados de la fibrica manteniendo la privacidad y la
seguridad® y sugiriendo la ilusion de que la propiedad —el ‘paraiso’- se
extendia hasta los confines del horizonte, pues, salvando el muro que
encerraba sus contornos, no existia una diferenciacion nitida entre los jar-
dines, las tierras cultivadas y el resto del territorio: los limites entre ellos se
desdibujaban, o se hacia lo posible por desdibujarlos. Asi, la experiencia
aventajada del territorio desde el espacio construido pasarfa de ser una
actividad meramente operativa, con fines de vigilancia y control, a adquirir
connotaciones suntuosas (Ruggles 2012). La misma actitud de satisfaccion
tradicionalmente adoptada con respecto al vergel interior se hubo de trasla-
dar paulatinamente a los jardines y huertas exteriores y al conjunto del
territorio divisable, aunque, por las diferencias perceptivas que impone
la distancia, en estas ultimas situaciones adquiriese clara primacia el sen-
tido de la vista.

La apropiacion visual del territorio ibérico produciria una satisfacciéon con
varias componentes. Por un lado, lo admirable del panorama podia ser
interpretado como un don o regalo divino: Allah se hacia presente en los
elementos de un medio tan apacible deslumbrando a sus fieles, aprobando
sus actos y recompensandoles con este ‘paraiso’ en vida. Hay que tener
en cuenta que el Cordn presenta la percepcion sensorial como mecanismo
para entender la palabra de Dios y el orden de su universo (Puerta Vilchez
1999; 2018a, 98), repitiendo constantemente la identificacion entre contem-
plar el mundo y contemplar a la divinidad. Los elementos visibles en el



Génesis de un paisaje

territorio se interpretan como simbolos que permiten intuir Su presencia y
Su mensaje (Akkach 2005, 30-32; Necipoglu 2015):

Dijo El: ‘Jamds Me verds! Pero mira la montasia y si ésta permanece
[firme en su sitio Me verds’ (Cordn 7, 143).

JAcaso no has visto como Dios hace descender agua del cielo y
la conduce bajo tierra y crea fuentes y luego hace surgir con ella
cosechas de variados colores, que después se marchitan y ves como
se tornan amarillas y las hace quebradizas? En verdad, en ello
bhay un motivo de reflexion para los dotados de entendimiento
(Coran 39, 21).

No verds discordancias en la creacion del Misericordioso. Vuelve
tu vista: jhas visto alguin fallo? Luego, baz regresar tu vista
una segunda vez. Tu vista regresard a ti cansada y derrotada
(Coran 67, 3-4).

Pero a este misticismo, en cierto modo intrinseco a la imaginacion medieval,
debieron de solaparse también otras componentes seculares. Asi, parece
claro que el poder acumulado por algunos mandatarios condujo a entender
el territorio como un bien propio que se deseaba ordenar, controlar, dis-
frutar y exhibir con regocijo: quien contempla ya no es Allah supervisando
su Creacion, ni tampoco los seres sobrenaturales que habitan las etéreas
moradas del Paraiso, sino el humano senor del palacio, replicando —y expli-
cando- aquellas situaciones sublimes.

Granada como jardin dichoso

Si al-Andalus merecié las mds encendidas apreciaciones, Granada acab6
perfilindose como el paradigma urbano-ambiental por excelencia de la
cultura islamica occidental. En ello concurrieron circunstancias particulares.
En primer lugar, la division del territorio en las circunscripciones milita-
res sirias, hacia el afo 740, se tradujo en el asentamiento de la colonia
de Damasco en la comarca, hecho que favorecié desde entonces conti-
nuas comparaciones y equiparaciones con el territorio sirio y la emble-
matica capital omeya —de donde procedia, no se olvide, la estirpe de los
primeros califas cordobeses— (Ibn al-Jatib 2010, 107). Estos musulmanes,
de predominio drabe (Alvarez de Morales 2001), se establecieron en un



Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitecténico en la Alhambra y el Generalife

principio al pie de Sierra Elvira, a unos 14 km de las ruinas de la antigua
ciudad de Iliberri; a partir del s. XI, y tras el pacto con la tribu beréber de
los Sinhaya, la inseguridad de aquel enclave desprotegido en la vega de
Granada motivo el traslado de la poblacion a los restos de Iliberri, sobre la
colina del Albaicin (Lévi-Provencal y Garcia Gémez 1980, 84-87).

A las resonancias simbodlicas y de prestigio infundidas por la vinculacion
damascena se uni6 la apreciacion de la peculiar orografia de este territorio,
de acusados contrastes entre el cerco de altas montanas y la vega llana e
irrigada por diversos rios; configuraciéon que, ademds, guardaba notables
paralelismos con los del emplazamiento de la capital siria, reforzando las
asociaciones (Ibn al-Jatib 2010, 102-103; Torres Balbds 1941; Espinar Moreno
2000, 143). La fertilidad de la tierra, la abundancia de aguas, la variedad
de materias primas —destacando los yacimientos de minerales preciosos en
Sierra Elvira y el aurifero Darro'*- y el clima moderado tanto en invierno
como en verano, con aires considerados puros y saludables (Roldan Castro
2003, 128), fueron aspectos en alto grado estimados. Granada, por tanto,
concordaba plenamente con los modelos de ‘entorno ideal’ tipificados,
hasta el punto de que el Paraiso descrito en el Mi‘ray’’ puede evocar una
idealizacion de su marco geografico:

A unay otra orilla de estos rios se elevan las montanas del paraiso,
todas ellas del zafiro mds hermoso del mundo. En las faldas de las
montanas aparecen unas minas de oro, plata y piedras preciosas
de todas las clases posibles. [...] La arena del rio no es otra cosa
que piedras preciosas. El zafiro, que forma las montanas, es tan
transparente que cualquiera puede ver desde el exterior lo que hay
dentro, mirando hacia la parte del rio. Ademds, hay otros pasos
en las montanias que dan acceso a los jardines, que se encuentran
detrds de estas (Bonaventura de Senis 1996, 98).

Estas virtudes naturales fueron, por otra parte, acrecentadas o explotadas
con ingenio, como es sabido. Asi, la captacion y distribucion de aguas,
tanto en el casco urbano como en los alrededores, permitio la proliferacion
de jardines de recreo y el desarrollo de una floreciente economia agraria
basada en el policultivo y la fragmentacion de la propiedad de la tierra
(Trillo San José 2004; Glick 2007, 180); prosperidad que, unida a las inmi-
graciones derivadas del avance de las tropas cristianas, dio como resultado
un crecimiento continuo de la ciudad hasta convertirla en una metropolis
populosa, culta y avanzada, provista de todo tipo de servicios y de las



Génesis de un paisaje

mas lujosas sofisticaciones. La identificacion metonimica de Granada con
su vega y de esta con un inagotable jardin, como si su prodigalidad fuese
prodigiosamente espontdnea (Ladero Quesada 2022, 26)'?, es constante en
las alusiones a este paraje, desde relaciones de viajeros musulmanes a poe-
mas de autoctonos:

Los ojos de los bombres se vuelven bacia Granada, pues ella es el
Jardin que despliega sus flores como las de un manto estriado (Ibn
Jaqgan, s. XI, cit. en Espinar Moreno 2000, 146).

Granada es el Damasco de al-Andalus, pasto de los ojos, elevacion
de las almas. [...] Dios la ha adornado colocdndola en lo alto
de su extensa vega, donde los lingotes de plata de los arroyos se
ramifican entre la esmeralda de los drboles (Al-Saqundi, s. XIII,
cit. en Garcia Gomez 1934, 108-109).

Después continué la marcha basta Granada, capital del pais de
al-Andalus, novia de sus ciudades. Sus alrededores no tienen
igual entre las comarcas de la tierra toda, abarcando una
extension de cuarenta millas, cruzada por el famoso rio Genil y
por otros muchos cauces mds. Huertos, jardines, pastos, quintas y
vinas abrazan a la ciudad por todas partes (Ibn Batturta, s. XIV,
cit. en Fanjul y Arbés 2005, 793).

—Nada bay como Granada en civilizacion, agua, dicha y verdor.
—Sus habitantes han babitado un Paraiso, y en Granada lograron
esplendor (didlogo entre Ibn al-Jatib y su maestro, cit. en Puerta
Vilchez 2011a, 105-1006).

Esta valoracion entusiasta de Granada concurrio, por dltimo, con el carac-
ter parcialmente montuoso de la capital y sus inmediaciones, que natu-
ralmente privilegiaba unos lugares sobre otros desde el punto de vista
optico y propiciaba el reconocimiento visual del entorno. Si los palacios
y almunias de la clase dirigente habian perseguido, siempre que la geo-
graffa lo permitiese, emplazamientos elevados, por motivos defensivos y
de independencia con respecto al pueblo (Torres Balbds 1953a), serian
precisamente estas construcciones las mejor dispuestas para la experiencia
del panorama y progresivamente imitadas por aristocratas, funcionarios y
literatos. Desde sus salas mds distinguidas, se desearia apreciar los pro-
pios jardines y huertas y, por extension y sin solucion de continuidad, el



Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitecténico en la Alhambra y el Generalife

territorio circundante. Los fundamentos utilitarios de control y vigilancia
irfan cediendo el protagonismo a las motivaciones de deleite del propie-
tario y asombro de sus visitas.

De ello se conocen ejemplos urbanos y periurbanos como el palacio y
huerta de la Almanxarra (Yannat al-Manyara al-Kubra) (s. XIID* —Cuarto
Real de Santo Domingo-, el antiguo palacio del Marqués del Zenete
(s. XV) —después Hospital de la Tina—, el palacio de Dar al-Horra (s. XV),
las almunias de Ibn al-Jatib o los palacios reales de Alijares (s. XIV)' y
Dar al-‘Artsa® en el cerro del Sol; residencias que fueron incrementando
progresivamente su altitud y aislamiento, posiblemente en busca de priva-
cidad y de mas dilatadas perspectivas (Puerta Vilchez 2011a, 118). Pero, sin
duda, donde se concentran mis y mejor conservadas evidencias arquitec-
tonicas de esta valoracion del entorno es en el Conjunto Monumental de
la Alhambra y Generalife; de ello nos ocuparemos en el capitulo siguiente.

Notas

!'Es lo que ocurri6 con el palacio del Aljarafe sevillano, que dejé deshabitado el alcazar
de la capital; con Madinat al-Zahra’ o al-Rusafa respecto a la Cérdoba califal, o con la
Aljaferfa zaragozana, mucho mds renombrada que la residencia aulica intramuros, el
palacio de la Zuda.

2 El término ‘paraiso’ procede del persa antiguo pairidaeza, que significa ‘cercado’, de
pairi, ‘alrededor’ y daeza, ‘muralla’ (Roger 2007, 38).

’ Resultan de gran interés las recreaciones virtuales elaboradas por la Escuela de Estudios
Arabes (EEA-CSIC). Disponibles en: https://www.eea.csic.es/laac/divulgacion-laac/
reconstruccion-virtual-del-alcazar-y-la-mezquita/.

4 Informacion facilitada personalmente por José Miguel Puerta Vilchez, a quien agradezco
su ayuda con el vocabulario arabe. Segun el autor, manzar era la palabra mas empleada
para referirse a la vista de huertos, campos y ciudades.

> Biblioteca Apostdlica Vaticana (BAV), Vat.ar.368. El manuscrito se encuentra incompleto,
pues carece de inicio y de fin y faltan pasajes intermedios. La cronologia es la aceptada
por las ultimas investigaciones.

% La asociacion del vergel con la arquitectura excelsa y la belleza femenina es una constante
en la literatura islamica medieval: los tres compartian la condicion de objeto de deseco.
7Si bien en un principio se asumié su procedencia oriental, las investigaciones mas
recientes apuntan a su origen andalusi, a partir del andlisis de la caligrafia, la arquitectura
y la jardineria representadas, la vestimenta de los personajes o los paralelismos con la



Génesis de un paisaje

cultura del amor cortés (Nykl 1941; Torres Balbds 1950; Dodds 1992, 312-313; Ruggles
2008; Robinson 2007; 2010; D’Ottone 2010).

8 Para Walid Akef e Inigo Almela, el término bustan eliptico en este verso se refiere a la
almunia en su conjunto, mientras que para Joaquina Eguaras (Ibn Luyun al-Tujibi 2014,
272-274) aludia exclusivamente a la zona ajardinada, a lo que vemos mds sentido en el
contexto del pasaje y considerando la disposicion del Generalife.

9 Situacion fenomenologica teorizada como prospect-refuge (Appleton 1975, 71).

10 Al-Himyari (ss. XIII-XIV) senalé que en Elvira hay yacimientos de minerales preciosos
como oro, plata, azufre, hierro, plomo y atutia (Espinar Moreno 2000, 144).

' La difusion de los tratados de Mahoma en territorio peninsular fue muy intensa desde
el siglo IX (El-Fahti 2003, 47-48; Asin Palacios 1919, 310-311).

12 Augustin Berque veria aqui un caso claro de ‘forclusion’ del trabajo agricola
(Berque 2009, 77-79).

13 La datacion es la propuesta por Manuel Gomez-Moreno Gonzdlez y aceptada por
Leopoldo Torres Balbis.

Y Luis José Garcia Pulido (2008, 646-648) ha proporcionado una reconstruccion gra-
fica hipotética.

15 Excavada por Torres Balbds entre 1933 y 1936. Antonio Orihuela (1996, 222-223) realizo
una reconstruccion grafica hipotética.





