


Editorial      UNIVERSIDAD DE SEVILLA

Instituto Universitario               
de Arquitectura y           
Ciencias de la Construcción

ARQUITECTURA

Sevilla, 2025

MIRADOR DEL REINO
TRANSFERENCIAS ENTRE 

PAISAJE Y ESPACIO 

ARQUITECTÓNICO EN LA 

ALHAMBRA Y EL GENERALIFE

Marta Rodríguez Iturriaga



© Editorial Universidad de Sevilla 2025
C/ Porvenir, 27
Tel. (+34) 95 448 74 47 y (+34) 95 448 74 44
Correo electrónico: info-eus@us.es
Web: https://editorial.us.es

© Instituto Universitario de Arquitectura y Ciencias de la Construcción (IUACC) 2025
Avda. Reina Mercedes, 2
Tel. (+34) 95 455 16 30
Fax (+34) 95 455 70 24 
Correo electrónico: iuacc@us.es
Web: http://www.iucc.us.es

IUACC
Directora: María del Pilar Mercader Moyano
Secretario: Miguel Ángel Campano Laborda

© Marta Rodríguez Iturriaga 2025
miturriaga@ugr.es 

Diseño: Restituto Bravo-Remis y Gestion de Diseño, S.L
Maquetación: Marta Rodríguez Iturriaga
Impresión: Masquelibros
Impreso en papel ecológico

ISBN: 978-84-472-2790-7
Depósito Legal: SE 714-2025

Todos los derechos reservados. 
Queda prohibida cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública y transformación 
de esta obra sin contar con la autorización previa por escrito de la Editorial Universidad de Sevilla.

Colección con Sello de Calidad en Edición Académica CEA-APQ avalado por la Agencia Nacional 
de Evaluación de la Calidad y Acreditación (ANECA) y la Fundación Española para la Ciencia y la 
Tecnología (FECYT), promovido por la Unión de Editoriales Universitarias Españolas (UNE).

COLECCIÓN ARQUITECTURA
TEXTOS DE DOCTORADO DEL IUACC
Número: 63

Colección con Sello de Calidad en Edición Académica CEA-APQ avalado por la Agencia Nacional 
de Evaluación de la Calidad y Acreditación (ANECA) y la Fundación Española para la Ciencia y la 
Tecnología (FECYT), promovido por la Unión de Editoriales Universitarias Españolas (UNE)

COMITÉ CIENTÍFICO: Darío Álvarez Álvarez, Pilar Chías Navarro, Helena Coch Roura, Fernando 
Espuelas, José Fariña Tojo, Alberto Ferlenga, Carmen Jordá Such, Paulo B. Lourenço, Luis Martínez 
Santa-María, Víctor Pérez Escolano, Mercedes del Río Merino, Santiago Sánchez Beitia, Ricardo 
Sánchez Lampreave, Jorge Torres Cueco. 

CONSEJO DE REDACCIÓN: José Manuel Aladro Pietro, Enrique Domingo Fernández Nieto, Rafael 
García-Tenorio García-Balmaseda, Pedro Górgolas Martín, Félix de la Iglesia Salgado, Mercedes 
Linares Gómez del Pulgar, Esteban de Manuel Jerez, Marta Molina Huelva, Paloma Rubio de Hita, 
Domingo Sánchez Fuertes, José Sánchez Sánchez, Carlos Tapia Martín, Antonio Tejedor Cabrera.

Colección dirigida por 

Antonio Tejedor Cabrera y 

Marta Molina Huelva



A mi madre





Índice

Prólogo ....................................................................................................... 9

Introducción .............................................................................................. 15

Parte 1: Presentación del territorio y representación del 
entorno ideal en el espacio áulico nazarí ................................. 21

Génesis de un paisaje .............................................................................. 23
Memoria territorial y arquetipos ambientales ............................................ 23
Arquitectura para un paraíso ....................................................................... 28
Granada como jardín dichoso ..................................................................... 33

La búsqueda de una utopía ambiental ................................................. 39
Retiros íntimos .............................................................................................. 44
La mirada triunfal ......................................................................................... 81
La proyección de la plegaria ...................................................................... 111

Parte 2: Asimilación e interpretación de la herencia nazarí:
la dimensión paisajística de las obras reales ........................ 133

Un paisaje en construcción ................................................................... 135
El lento descubrimiento del entorno ........................................................ 135
Bases para la exteriorización arquitectónica ............................................. 141
Granada como teatro de la memoria ......................................................... 145

Un palco sobre el territorio ................................................................... 153
Aposentos-tribuna ..................................................................................... 158
Recorridos, secuencias y panoramas .......................................................... 180

Conclusiones ............................................................................................ 209

Bibliografía .............................................................................................. 215





9

La noción de ‘paisaje’, su historia, sus retos contemporáneos y su concep-
tualización misma constituyen hoy día uno de los puntos nodales de un 
amplio debate que es a un tiempo arquitectónico, artístico, urbanístico, 
territorial, ecológico, identitario y, en última instancia, también político. 
Podría decirse que en las últimas décadas el paisaje ha desbordado sus 
marcos tradicionales, asociados por un lado a la pintura y por otro a los 
parques y jardines, para investir, de una manera mucho más global, todos 
los ámbitos y disciplinas que tienen que ver con las concepciones del 
hombre sobre las relaciones con su entorno a lo largo de la historia y en 
la contemporaneidad. De hecho, aunque no podamos olvidar el origen 
pictórico del término, hoy tratamos de evitar, al mismo tiempo, la tentación 
de vincular la idea de paisaje de manera exclusiva al terreno del arte o el 
sentimiento estético.  

Actualmente, el pensamiento sobre el paisaje, en su sentido más amplio, 
es omnipresente y se le dedican, desde puntos de vista y disciplinas muy 
diversas, infinidad de investigaciones individuales y colectivas, congresos, 
libros, revistas especializadas, plataformas y sitios web, iniciativas institu-
cionales, etc. Y de todo este cúmulo de reflexiones emergen al menos 
dos ideas ya profundamente asentadas. La primera es que el paisaje es un 

Prólogo
Juan Calatrava



10

Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitectónico en la Alhambra y el Generalife

constructo cultural, que no tiene existencia per se: aunque se fundamente 
en una realidad física, son la mirada y el pensamiento los que lo crean. Y 
la segunda es, por supuesto, que esta mirada no es única desde el princi-
pio al fin, sino rotundamente histórica y variable, analizable solo desde su 
evolución en el tiempo. 

Es en esa doble conciencia de artificialidad e historicidad donde reside la 
extraordinaria riqueza de un concepto tan poliédrico como el de ‘paisaje’, 
pero también, como resultado de esa misma riqueza, se alza la dificultad 
de aprehenderlo, con el riesgo muy presente de que se convierta en un 
tópico o en una palabra vacía de sentido. Esta reflexión fue, entre otras 
cosas, lo que nos llevó, desde el Área de Composición Arquitectónica de 
la ETSA de Granada y el Grupo de Investigación ‘Arquitectura y Cultura 
Contemporánea’, a convocar el Congreso Internacional Arquitectura y pai-
saje. Transferencias históricas, retos contemporáneos, que se celebró en 
Granada del 26 al 28 de enero de 2022 y en cuya organización la autora de 
este libro desempeñó un papel fundamental.

Es en este marco teórico de gran complejidad en el que se inserta la extraor-
dinaria aportación de Marta Rodríguez Iturriaga sobre una ciudad de tanta 
densidad histórica como Granada. Este libro recoge y reelabora parte de 
los resultados de su tesis doctoral (que incluía además otros capítulos que 
aquí no están presentes y que es de desear que constituyan en el futuro 
publicaciones independientes), los que se centran en el análisis de la visión 
paisajística en la Alhambra nazarí y en los momentos inmediatamente pos-
teriores a la (re)conquista cristiana de 1492. 

El punto de partida de la autora era el interrogante sobre la existencia o no 
de un sentimiento paisajístico en la Granada de esos siglos que constituyen 
la bisagra entre la Edad Media y el mundo moderno. Un tópico asentado 
proclamaba el nacimiento de la mirada paisajística en el Renacimiento, 
mientras que lo cuestionaba para el mundo islámico y para la cultura cris-
tiana bajomedieval. La investigación desprejuiciada de Marta nos conduce, 
sin embargo, a la constatación de la complejidad de una realidad histórica 
que se resiste a dejarse encuadrar en clichés.  

Comenzando por la Granada islámica, a la que se dedican dos terceras 
partes del libro, hay que decir que revisitar la Alhambra es, ante todo, 
una tarea que exige osadía intelectual, en el mejor sentido de la palabra. 
Existe, como es bien sabido, un gran número de estudios sobre el gran 



11

Prólogo

palacio-ciudad nazarí, pero son escasos los que abordan su estudio desde 
un punto de vista paisajístico tozudamente negado a la cultura musulmana. 

La detección de esta laguna de conocimiento es lo que fundamenta la 
hipótesis contraria, que se encuentra en el origen de este trabajo. Su desa-
rrollo se basa, ante todo, en un exhaustivo conocimiento del estado de la 
cuestión, con una lectura atenta y crítica de la bibliografía y de las fuentes 
disponibles, que incluye, en especial, un documentado repaso por el senti-
miento islámico del territorio, en el que la autora va de la mano de ilustres 
precedentes como José Miguel Puerta Vílchez y José Tito.

Hay un tema crucial en la historia de la Alhambra que no ha sido suficien-
temente destacado por los estudios previos y al que Marta otorga toda su 
importancia: el cambio de ubicación de los palacios desde una situación 
central en la colina, en los primeros momentos de la dinastía nazarí, hasta 
una situación liminal, pegada a la muralla, creando una nueva relación 
frontal con la ciudad y haciendo posible ya una mirada lejana. Es a partir 
de este nuevo asentamiento de los espacios áulicos cuando se plantea ya 
en toda su complejidad la relación entre la arquitectura estable, anclada en 
el lugar, y la mirada –cercana o lejana– que se establece desde ella.

Esta mirada puede establecerse, por supuesto, desde el retiro íntimo, y aquí 
hay que pensar no solo en algunas estancias cortesanas claramente vincu-
ladas a la contemplación, sino también en el giro radical que supone intro-
ducir una mirada al exterior en los oratorios privados, como los del Partal 
y el Mexuar. Pero es esencial comprender igualmente, como desarrolla con 
lucidez la autora, que no se trata solo de contemplación entendida desde 
el goce privado, sino también en muchas ocasiones de celebración triunfal: 
es decir, de una vinculación simbólica y política del soberano con el terri-
torio que se despliega a su alrededor, como ocurre en el caso del Mirador 
de la Victoria.

Pensar los espacios desde una renovada mirada sobre la idea de paisaje es 
algo que nos aporta, así, nuevas claves complementarias para la compren-
sión plena de la arquitectura de la Alhambra y de todos sus refinamientos 
compositivos, constructivos y ornamentales. Hay que recordar que en las 
historias del paisaje raramente aparece el mundo islámico, aunque sí en 
cambio en las del jardín: una constatación que impulsa –y no es el menor 
de los méritos de este libro– a repensar la relación entre estos dos términos, 
jardín y paisaje, a menudo objeto de confusión.



12

Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitectónico en la Alhambra y el Generalife

Este libro podría haberse limitado a presentarnos la investigación sobre el 
paisajismo en la Alhambra nazarí, pero hay que saludar la acertada decisión 
–muy coherente con el sentido último de su trabajo– de no quedarnos en 
los límites de la Granada islámica sino llevarnos al terreno de las profundas 
y complejas relaciones existentes entre el mundo nazarí y la cultura cris-
tiana inmediata a 1492, primero con parámetros claramente bajomedievales 
y solo décadas más tarde renacentistas. 

La recepción de lo islámico por la cultura cristiana es ambivalente y se 
sitúa en un territorio fronterizo entre la condena y la fascinación. Pero, 
en cualquier caso, resulta ya incuestionable después de la presente inves-
tigación la existencia de una mirada paisajística cristiana que se nutre en 
buena medida de una herencia islámica críticamente recibida. Entre otros 
aspectos, la autora analiza el surgimiento de un cierto paisajismo escé-
nico, entendiendo la nueva Granada como un teatro de la memoria en el 
que los palacios nazaríes transformados o los nuevamente creados actúan 
como palcos o como ‘aposentos-tribuna’ (incluyendo espacios desapare
cidos como el Mirador sobre el Darro). Y dedica igualmente un esclare
cedor capítulo a los ‘recorridos, secuencias y panoramas’, aportando nuevas 
claves a espacios como la galería del Patio de la Acequia o los corredores 
de los aposentos de Carlos V. Este estudio viene así a completar de manera 
significativa nuestro conocimiento de la compleja situación que sucede a 
la conquista cristiana de 1492, una situación llena tanto de tensiones como 
de hibridaciones culturales y que por fortuna ya hace mucho que hemos 
dejado de ver en términos maniqueos. 

Hay, sin embargo, un último aspecto que me gustaría destacar de manera 
muy especial: el extraordinario trabajo gráfico realizado por la autora. Toda 
la investigación se nos presenta jalonada por planimetrías y dibujos realiza-
dos personalmente por ella. Como arquitecta que es, comprende muy bien 
que el conocimiento en Arquitectura se elabora y se transmite en grandí-
sima medida mediante la expresión gráfica. Y así sus planos y sus dibujos 
no pueden entenderse como meras ilustraciones del discurso escrito, sino 
como parte esencial de la propia investigación. Texto e imagen se interre-
lacionan en pie de igualdad y este diálogo nos permite avances de conoci-
miento insospechados. 

No quisiera terminar este prólogo sin añadir que, como director de la tesis 
doctoral de Marta, ha sido para mí un verdadero privilegio poder acompa-
ñarla en este recorrido, aprender de ella y confirmar de manera fehaciente 



13

Prólogo

lo que ya intuíamos desde hace años: que nos encontramos ante una inves-
tigadora de primerísimo nivel de la que cabe esperar numerosas e impor-
tantes aportaciones futuras. En las Escuelas de Arquitectura es frecuente 
el debate sobre qué características específicas debería de reunir la inves-
tigación universitaria en el ámbito de la Arquitectura. A partir de ahora, 
cuando me hagan esa pregunta, podré condensar la respuesta diciendo 
simplemente: ‘mírate el libro de Marta Rodríguez Iturriaga’.



espacio 
para 
colocar
posible 
imagen



15

Mucho se ha escrito sobre el paisaje desde que el Convenio Europeo (CEP)1 
se valiese de una formulación de este concepto como interpretación cultu-
ral del territorio experimentado (Consejo de Europa 2000, art. 1a). De un 
tiempo a esta parte el debate académico ha asimilado aquella definición, 
por su carácter integrador, por ser consecuencia lógica de la evolución del 
concepto de patrimonio, por recuperar el contenido ético del paisaje y 
poner el foco en las personas y por su potencial para dirigir el desarrollo 
futuro desde premisas identitarias (Scazzosi 2004; Olwig y Mitchell 2009; 
Cruz Pérez y Español Echániz 2009; Zoido Naranjo 2012; Antrop y Van 
Eetvelde 2017). En el campo de la Arquitectura, la propuesta conceptual 
del CEP vino a abrir un territorio de investigación todavía apenas explo-
rado. Y es que si, como sugiere el CEP, el paisaje emerge de la experiencia 
directa del entorno, resulta evidente que en dicha experiencia la arqui-
tectura juega cotidianamente un papel decisivo (Solà-Morales 2002; Tuan 
2001, 100-102). No solo eso, sino que, además, se encuentra habitualmente 
emplazada y proyectada atendiendo a valoraciones implícitas o explíci-
tas del medio circundante y a las relaciones que con el mismo se desea 
establecer (Norberg-Schulz 1979, 17; Rapoport 1969, 47-49). A través del 
estudio de la experiencia del entorno asociada a la arquitectura, por tanto, 
es posible alcanzar una más completa comprensión de los paisajes como 
constructos culturales.

Introducción

Fig. 0.1 - Mirada filtrada al territorio de Granada. Fot. Autora del libro, 2019.



16

Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitectónico en la Alhambra y el Generalife

Una indagación de estas características no se encuentra, como pudiera 
parecer, necesariamente restringida al momento presente: mientras existan 
evidencias materiales y documentales suficientes no hay inconveniente en 
extenderla a tiempos pretéritos. Ahora bien, la concepción del entorno en 
sociedades anteriores a la nuestra exige aproximaciones específicas a cada 
época y territorio concreto, que establezcan una distancia prudencial con la 
premisa ‘artealizadora’2 según la cual una cultura carecería de paisaje si no 
evalúa y modela los parajes que habita atendiendo a modelos artísticos3. A 
raíz de la conceptualización del CEP, la existencia de paisaje puede enten-
derse como la capacidad de un pueblo de integrar la suma de percepciones 
parciales del entorno en una idea coherente del sitio dotada de atributos 
culturales4, que no han de ser necesaria ni exclusivamente estéticos. Dicha 
capacidad es posible reconocerla de manera expresa en descripciones, 
valoraciones, representaciones gráficas o en el propio vocabulario, pero 
también, y quizás de modo menos evidente, en la intervención directa 
sobre el territorio, ocupándolo, transformándolo y habitándolo. 

Partiendo de esta base, parece posible abrir ‘ventanas’ al pasado desde el 
‘mirador de la contemporaneidad’ (Terán Troyano 2009, 28) para exami-
nar la historia del paisaje y de los acercamientos a un enclave desde el 
acto de construir. Divisaremos, entonces, arquitecturas dibujadas o edifi
cadas, conservadas, transformadas o desaparecidas, que componen un 
registro elocuente de deseos e intenciones asociados a la experiencia de 
un territorio en particular. Dicho registro, aunque limitado a los indicios 
que han llegado hasta nosotros e inevitablemente influido por la lente 
cultural del momento desde el que se efectúa la indagación, ha de rehuir 
en lo posible tópicos repetidos pero infundados, identificaciones con 
situaciones extemporáneas o culturalmente ajenas al episodio analizado y 
afirmaciones aparentemente obvias pero carentes de respaldo. La histori
cidad –y, añadiríamos, topicidad– inherente a todo paisaje ha de tenerse 
permanentemente presente (Cosgrove 1998, 15). Para la reconstrucción de 
situaciones pasadas y la generación de hipótesis, la revisión documental 
y bibliográfica, la experiencia directa tanto del entorno construido como 
de las permanencias edilicias y el dibujo arquitectónico resultan herra
mientas útiles y combinables, asumiendo que una porción de conocimiento 
siempre permanecerá inaccesible debido a la distancia temporal y cultural 
(Hall 2003, 102; Tuan 2007, 166-167). No es, desde luego, una tarea fácil, 
pero sí apasionante la de tratar de desentrañar cuáles eran las relacio-
nes con el entorno modeladas por la arquitectura en tiempos pasados, 
especialmente en aquellos que dejaron un legado arquitectónico notable. 



17

Introducción

Conocer mejor estas interacciones no solo se traduce en una más completa 
comprensión de las construcciones históricas, sino también de la evolución 
cultural del paisaje como representación mental del entorno.

Este libro, derivado de la tesis doctoral de la autora defendida en 2022 en 
la Universidad de Granada y dirigida por Juan Calatrava, se ocupa de las 
conexiones y transferencias entre paisaje y espacio arquitectónico implí-
citas en la resolución de diversos ambientes palaciegos de la Alhambra y 
el Generalife entre los siglos XIII y XVI. Se analiza una serie de casos de 
estudio especialmente destacados por su permeabilidad y apertura al pano-
rama, evidenciando las diferencias de criterio y de prioridades en lo que a 
la concepción y experiencia de este entorno se refiere; experiencias que, 
con toda lógica, reforzaban las interpretaciones del lugar que compartían 
aquellos colectivos promotores y coincidentes con el poder, en cada caso. 
La investigación vino motivada por el deseo de comprender unas arquitec-
turas masivamente celebradas y estudiadas desde múltiples puntos de vista 
pero aún no confrontadas con las principales teorías sobre la génesis del 
paisaje en Europa, ni tampoco con la conceptualización del CEP. Poner en 
relación estas arquitecturas, cercanas y accesibles, con el marco teórico de 
las últimas décadas prometía abrir nuevas perspectivas de estudio sobre 
la historia del paisaje y enriquecer el conocimiento de este patrimonio 
construido. Asomarse a estas ‘ventanas’ ha sido, en efecto, una labor exi-
gente pero gratificante. En este libro se presenta una síntesis actualizada y 
revisada de dicha exploración, que por su amplitud y complejidad puede 
considerarse solamente iniciada.

La primera parte, ‘Presentación del territorio y representación del entorno 
ideal en el espacio áulico nazarí’, se inicia exponiendo los antecedentes y 
algunos de los factores más influyentes en la interpretación del entorno 
por parte de los musulmanes andalusíes, señalando la traslación natural de 
dichos referentes a decisiones arquitectónicas de emplazamiento, apertura 
y permeabilidad y ejemplificando con construcciones precedentes. Tras 
una aproximación a la visión islámica de Granada como ‘jardín dichoso’, se 
desgranan las peculiaridades de la implantación de los palacios nazaríes en 
la Sabika y el cerro del Sol y se examinan 11 casos de estudio, agrupados 
según su propósito principal en relación con la experiencia del entorno. De 
todos ellos se aportan hipótesis gráficas y fotografías propias que sirven de 
apoyo visual al discurso.



18

Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitectónico en la Alhambra y el Generalife

La segunda parte, ‘Asimilación e interpretación de la herencia nazarí: la 
dimensión paisajística de las obras reales’, comienza igualmente recordando 
las coordenadas entre las que basculó la mentalidad hispanocristiana en lo 
que se refiere a la valoración y experiencia del entorno, así como el lento 
proceso de apertura o ‘exteriorización’ de las construcciones más notables 
hacia el final de la Edad Media. Se compara la visión de Granada por 
los conquistadores con la de la corte nazarí, proponiendo su lectura en 
clave histórico-político‑religiosa como ‘teatro de la memoria’. Tras ello, se 
examinan las operaciones, casi quirúrgicas, de intervención en los pala-
cios nazaríes de propiedad y uso real en el primer siglo tras la conquista. 
Se individualizan, con este propósito, siete casos de estudio, similarmente 
agrupados según el tipo de experiencia del lugar que proporcionaban. 
Se ilustran asimismo los análisis con fotografías y planimetrías, actuales e 
hipotéticas, así como con documentos históricos.

Aparte de las conclusiones específicas, tanto arquitectónicas como cultura-
les, que se derivan de esta exposición, y que se sintetizan en el último capí-
tulo, si algo demuestra este registro preliminar y geográficamente acotado 
es la continuidad de un interés de la clase gobernante por experimentar 
este paraje desde la arquitectura de los palacios de la Sabika y el cerro 
del Sol. Aunque las formas, los materiales, los usos, los destinatarios y los 
conceptos espaciales fuesen manifiestamente diferentes –no podía ser de 
otro modo, siendo distintos los valores y referentes proyectados sobre el 
territorio–, a través de estas páginas se pone de manifiesto que Granada, 
como enclave físico y como encrucijada mental, ejerció una ininterrumpida 
y poderosa fascinación, capaz de impulsar innovaciones arquitectónicas, 
de inducir a la transgresión de esquemas consolidados y de engendrar un 
fértil catálogo de soluciones, transposiciones e hibridaciones como las que 
se examinan en este trabajo.



19

Introducción

Notas

1 En este libro se utiliza la denominación original y más extendida, Convenio Europeo 

del Paisaje (CEP), aunque en 2021 el Consejo de Europa decidió renombrarlo como 

Convenio del Paisaje del Consejo de Europa para abrirlo a su adopción y firma por esta-

dos no europeos.
2 Alain Roger (2007) recupera el término ‘artealización’ de Charles Lalo, quien a su vez 

lo tomó de Montaigne. Roger sostiene la tesis de que el paisaje surge por ‘artealización’ 

del territorio, sea esta in situ (actuando sobre el mismo para acercarlo a un ideal) o in 

visu (interpretándolo en términos estéticos por mediación de la mirada de los artistas).
3 El origen pictórico del término ‘paisaje’ ha llevado tradicionalmente a identificar la his-

toria del paisaje con la de la representación visual del territorio sin otra finalidad que la 

estética. En este sentido, son numerosos los autores que han identificado el ‘nacimiento’ 

o la ‘invención’ del paisaje con la aparición del género y su correspondiente designa-

ción (Gombrich 2000, 107-121; Burckhardt 1992, 260-268; Berque 1997; Cauquelin 1989; 

Maderuelo 2007; 2020; Roger 2007). Con anterioridad a los siglos XV-XVII, según esta 

postura, no podría hablarse de paisaje en Europa, pues se estaría incurriendo en etno-

centrismo y/o anacronismo.
4 Numerosos autores han apuntado la necesaria condición unitaria de la concepción del 

entorno como paisaje, que trasciende la suma de impresiones aisladas (Maderuelo 2007, 

33-35; Martínez de Pisón 2002; Simmel 2013, 8-9, 18-22; Dardel 2013, 90-92).



Parte 1



21

En esta primera parte se aborda el estudio de las relaciones con el entorno 
en diversos espacios palaciegos liminales de la Alhambra y el Generalife 
nazaríes. Esta indagación se inició al constatar la casi total ausencia de la 
cultura islámica medieval del sur del continente en los relatos más extendidos 
sobre la génesis del paisaje en Europa, de planteamiento esencialmente artís-
tico. Dicho enfoque, justificable por el origen pictórico del término ‘paisaje’, 
ha tendido a privilegiar unos pocos focos culturales de especial relieve en 
este arte. Javier Maderuelo (2002; 2007, 108-117) advirtió hace años algo ya 
sugerido antes por otros autores (Scully 1962; Crandell 1993): que la conside-
ración del entorno no solo se ha expresado históricamente por medio de la 
pintura, la literatura o la toponimia, sino también de la arquitectura; idea que 
aceptó e incorporó Augustin Berque (2009, 60), completando sus famosas 
condiciones sine qua non para poder hablar de paisaje respecto de una civi-
lización. Alain Roger (2007, 57-61) ha cuestionado, a su vez, la posible rigidez 
de estos puntos y señalado que las formas de expresión de la conciencia del 
entorno no han de ser necesariamente homologables en todos los pueblos. A 
pesar de estos y otros importantes avances, los discursos sobre la historia del 
paisaje se han mantenido por lo general en un plano artístico y estetizante, 
sin llegar a asumir por completo la conceptualización del CEP e incidiendo 
casi siempre en unos mismos contextos. Los palacios nazaríes granadinos, 
con su inusitada apertura y permeabilidad, representan una casuística en la 
historia del paisaje que pocas investigaciones han tratado de explicar.

Presentación del territorio y 
representación del entorno 
ideal en el espacio áulico nazarí

Fig. 1.0 - La Alhambra en el s. XV. Detalle del fresco de la batalla de la Higueruela (1431). 
Granello, Tavaron, Castello y Cambiasso, 1584-1591.





23

La escasez de representaciones figurativas del territorio en la cultura islá-
mica medieval ha sido un motivo frecuente para eludir el debate paisajís-
tico en lo concerniente a esta civilización. Sin embargo, se conservan datos 
y producción cultural suficiente para dilucidar algunos de los rasgos más 
representativos de su aproximación al entorno característica. En particular, 
la literatura, el vocabulario y, sobre todo, las manifestaciones in situ de la 
consideración del medio ofrecen evidencias significativas, apoyadas en la 
memoria territorial y los arquetipos ambientales de referencia.

Memoria territorial y arquetipos ambientales

La memoria territorial y los modelos de ‘entorno ideal’ (Tuan 2007) forja-
dos a partir de ella parecen haber jugado un papel clave en el juicio, por 
comparación, de parajes reales. El hecho de que el islam surgiera en la 
región del Ḥijāz en la península arábiga, donde las hostiles condiciones 
naturales dificultaban la subsistencia (Ibn Jaldun 2008, 143), impregnó el 
credo islámico de los modelos y criterios valorativos allí preexistentes. Así, 
sabemos que el desierto (al-ṣaḥrāʾ) inspiraba sentimientos encontrados: 
de un lado, la propia etimología del término árabe pone de manifiesto la 
adversidad percibida en el medio como consecuencia de las condiciones 

Génesis de un paisaje

Fig. 1.1.1 - Granada en el s. XV. Detalle del fresco de la batalla de la Higueruela (1431).  
Granello, Tavaron, Castello y Cambiasso, 1584-1591.



24

Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitectónico en la Alhambra y el Generalife

vitales que imponía; de otro, los poemas de la Ŷāhiliyya –época preis-
lámica– permiten entrever una admiración de su inmensidad y espectáculos 
naturales (Ramírez del Río 2004; Bejarano Escanilla 2004). 

Por oposición, los oasis excepcionalmente presentes en la naturaleza 
encarnaban el modelo de ‘entorno ideal’ por excelencia, como es sabido 
(Tuan 2007, 155, 336); es decir, el prototipo de ambiente considerado idó-
neo para habitar. Origen y razón de ser de algunas de las más importantes 
ciudades de la geografía arábiga, así como ubicación tradicional de los 
encuentros amorosos de historias y leyendas (Roldán Castro 1999, 56; 2004, 
25), estos vergeles naturales implicaban la disponibilidad de agua y, por 
ello, eran sinónimo de vida, bienestar y fecundidad. Dichas connotaciones 
deseables indujeron, con toda lógica, la construcción de jardines o vergeles 
artificiales, que compartían los mismos atributos ambientales del oasis pero 
racionalizados y sometidos al control humano y a sus preferencias estéticas 
(Roldán Castro 2004, 25; Vidal Castro 2004). El origen de estas prácticas 
jardineras, culturalmente sincréticas, se pierde en la noche de los tiem-
pos (Faghih 1983; Rubiera Mata 1988; Tito Rojo 2004; Tito Rojo y Casares 
Porcel 2011, 31-32).

A su vez, el imaginario del oasis y la cultura jardinera dieron lugar a una 
desarrollada poética preislámica alusiva a los lugares, con o sin presen-
cia de arquitecturas (Puerta Vílchez 2011a, 12), y permearon la creación 
místico-ambiental proverbial del mundo islámico: el Paraíso coránico, 
yanna o yannat, caracterizado, como se sabe, como una ‘hipérbole del 
oasis’ (Añón Feliú 1995; Rubiera Mata 1988): 

Y, a aquellos que creen y obran rectamente, pronto les haremos 
entrar en un Jardín de cuyas profundidades brotan los ríos, en el 
que estarán eternamente. En ellos tendrán parejas purificadas y 
les colocaremos bajo densas sombras (Corán 4, 57).

En él estarán reclinados sobre cojines y no verán Sol ni frío 
extremos. Sobre ellos una sombra amplia y frutos fáciles de 
alcanzar (Corán 76, 13-14).

Sombras generosas, ríos cristalinos, vegetación exuberante y olorosos fru-
tos son elementos recurrentes en la imagen coránica del Paraíso celestial 
(fig. 1.1.2). El yannat es, por tanto, el lugar de la abundancia y el libre goce 
de los sentidos con la aquiescencia divina. La tradición profética del Ḥadīth 



25

Génesis de un paisaje

dignificó la fruición estética del vergel, los cursos de agua, las flores, además 
de los bellos colores, figuras y formas armónicas con la atribución de esta 
actividad al propio Mahoma (Puerta Vílchez 2011a, 29). En el relato del 
Miʿrāŷ –ascenso de Mahoma al cielo–, se enfatizan especialmente los tonos 
verdes, las construcciones de piedras y metales preciosos, la claridad o luz 
cegadora –signo de santidad–, los aromas fragantes y las aguas corrientes. 
Las arquitecturas del Paraíso se describen invariablemente luminosas, mate-
rialmente suntuosas y visualmente permeables, con especial predilección 
por los pabellones en riberas acuáticas cerrados con tejidos semitranspa-
rentes (Muñoz Sendino 1949; Bonaventura de Senis 1996). 

Estos referentes ambientales –reales y utópicos, naturales y culturales– 
viajaron con la religión islámica durante su proceso de expansión medieval, 
difundiéndose incluso en aquellas regiones cuya fisonomía y condiciones 
climáticas distaban notablemente del desierto originario, como Siria o la 
misma península ibérica. Ello dio lugar a no pocas perplejidades, entre 
ellas, la competencia igualada entre arquetipos ideales y lugares reales o la 
conveniencia de transgredir esquemas arquitectónicos ancestrales, introver-
tidos y herméticos, ante la amenidad y benignidad del entorno circundante. 

Particularmente en el territorio ibérico, la ubicación más septentrional 
proporcionaba temperaturas más rebajadas y confortables que las de los 
entornos áridos de Arabia y el Magreb –de donde procedía la mayor parte 
de los musulmanes que aquí se establecieron–, así como mayor cantidad 
de precipitaciones, lo que se traducía en suelos más fértiles, corrientes de 
agua permanentes y mayor presencia de vegetación, sin perjudicar a la 
intensa luz tan similar a la de aquellas regiones. Muchas de las caracterís
ticas extremas e indeseables del medio desértico no sólo se atenuaban, sino 
que llegaban a desaparecer:

Cuando alguien emprende un viaje a través del país no precisa 
hacer provisión de agua. ¿Por qué motivo? Por su abundancia 
de ríos, manantiales y pozos. Con frecuencia, el viajero, en un 
solo día de camino, puede toparse hasta con cuatro ciudades 
e innumerables fortalezas y alquerías, hallará verdes valles, 
blancos alcázares y ramas frondosas en las que pájaros 
empollan sus huevos y crían. Las sombras que dan los árboles 
son tan abundantes que evitan tener que protegerse de él con 
las jaimas (Isa al-Gāfiqī, s. XII, cit. en Roldán Castro y Hervás 
Jávega 2001, 135). 



26

Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitectónico en la Alhambra y el Generalife

En efecto, si los modelos de ‘entorno ideal’ de referencia se habían forjado 
por oposición al medio adverso de desiertos y estepas, la Península no 
ofrecía un cuadro desalentador, sino ameno a los sentidos y lleno de vida. 
Aunque en el momento de la invasión musulmana acusaría un importante 
grado de abandono y decadencia (Salvatierra y Cano 2008, 25-26; Creswell 
1979, ap. de Jiménez Martín), en conjunto las condiciones naturales debie-
ron de parecer de sorprendente potencial a los nuevos moradores. Tal vez 
vieron en estas tierras la posibilidad de replicación de algunos entornos 
verdes añorados, como los jardines de Siria y Yemen; tal vez, un inmenso 
y providencial oasis o un anticipo tangible del Paraíso descrito en el Libro 
Sagrado. No se conocen impresiones de este territorio anteriores al s. X, 
pero unos siglos de trabajo esforzado bastarían para elevarlo de forma 
recurrente a la categoría de paraíso terrenal (Pérès 1983, 123):

¡Oh, gentes de al-Andalus! De Dios benditos sois
con vuestra agua, sombra, ríos y árboles.
No existe el Jardín del Paraíso
sino en vuestras moradas
si yo tuviese que elegir, con éste me quedaría;
no penséis que mañana entraréis​ en el fuego eterno:
no se entra en el infierno tras vivir en el Paraíso (Ibn Jafāŷa, s. XII, 
cit. en Añón Feliú, Luengo, y Sierra 2003, 18).

Valencia –dice Abū Ŷaʿfar Ibn Masʿada el Granadino– es el 
paraíso (firdaws) de este mundo por su belleza (al-Maqqarī, 
s. XVI-XVII, cit. en Pérès 1983, 123).

Que este tipo de panegíricos –en algunos casos, atrevidamente rayanos en 
la blasfemia– estuviesen posiblemente teñidos de amor patrio, nostalgia o 
intereses políticos (Viguera Molins 2004; Puerta Vílchez 2018b) no varía 
su condición de testimonios de la proyección de valores y referentes cul-
turales sobre el territorio ibérico, es decir, de una elaboración paisajística 
del mismo. A la luz de los testimonios históricos, resulta indudable que 
al‑Andalus recibió insólitas atenciones y una persistente admiración, ya 
fuera por su identificación con los principales modelos de ‘entorno ideal’, 
por el predominio urbano de esta sociedad –que pudo favorecer la ideali-
zación del territorio como jardín–, por su permanente disputa política o por 
una combinación de estas y otras razones (Bejarano Escanilla 2004; Tito 
Rojo y Casares Porcel 2011, 122-123). Esta fascinación se transmitiría desde 
la primera generación de musulmanes invasores hacia las sucesivas, en una 



27

Génesis de un paisaje

Fig. 1.1.2 - El Paraíso visitado por Mahoma. Manuscrito Mira‘j-nameh, f. 49r. Ferid ed-Din ʿAttar, 1436.



28

Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitectónico en la Alhambra y el Generalife

cultura cambiante y en constante proceso de mestizaje cuya identidad terri-
torial se hallaba dividida entre la memoria del legendario Oriente islámico 
y el inestable presente peninsular.

Arquitectura para un paraíso

Las implicaciones arquitectónicas de esta valoración positiva del territorio no 
se hicieron esperar. Su reflejo fue especialmente patente en la arquitectura 
palaciega, aquella construida con mayores recursos y capaz de satisfacer las 
aspiraciones más ambiciosas. Hay que destacar, en este sentido, la reanu
dación de la preferencia, ya existente entre las élites omeyas orientales, 
por los complejos palatinos en entornos periurbanos (Torres Balbás 1962; 
Creswell 1979; López Cuevas 2013). Si bien los primeros emires y califas de 
al-Andalus ocuparon los palacios urbanos visigóticos (Navarro Palazón y 
Jiménez Castillo 2007, 52), casi desde el inicio de su establecimiento en la 
Península seleccionaron emplazamientos fuera de las poblaciones para la 
construcción de alcázares (qaṣr, pl. quṣur), almunias (munya, pl. munān) 
y fincas de recreo. Estas localizaciones periféricas permitían evadir los pro-
blemas inherentes a las multiétnicas, saturadas e insalubres urbes medie-
vales y desplazarse solo puntualmente a ellas con ocasión de recepciones 
y audiencias1. Pero, además, estos palacios y almunias brindaban la posibi-
lidad de una iniciativa edilicia no coartada por la presencia y actividad de 
extraños y permitían disponer de amplias superficies de jardines y cultivos, 
que crecían admirablemente gracias a la feracidad del entorno y al cuidado 
de sus hortelanos. La separación respecto de los núcleos urbanos era, por 
otro lado, garante no solo de una mayor seguridad, sino también de una 
superior intimidad, teniendo presente el sentido obsceno y casi ofensivo 
que adquiere la mirada sobre la vida ajena en el Corán y la ley islámica 
(Hakim 2010, 33-39). Mediante el asentamiento en zonas rurales próximas 
a las capitales, por tanto, los dirigentes y aristócratas musulmanes no solo 
tenían la posibilidad de crear, con esfuerzo inconcebiblemente reducido, 
vastos jardines y exuberantes huertas coincidentes con los ideales, sino que 
además adquirían una amplia libertad para el disfrute de los mismos. La 
variedad orográfica de la Península favoreció, finalmente, la selección de 
emplazamientos en ladera o ligera pendiente, en los que al control territo-
rial se uniesen la irrigación por gravedad y la expansión de la mirada sobre 
el vergel privado o los propios dominios.

Los vestigios arquitectónicos que han llegado hasta nosotros apuntan a 
una desigual hibridación entre atávicos esquemas axiales y centrípetos, en 



29

Génesis de un paisaje

torno a jardines o ‘paraísos’ interiores2, y aperturas aventajadas al panorama 
circundante. Así, por ejemplo, los restos almohades de los Alcázares de 
Sevilla (ss. XI-XII), a pesar de su originaria situación extramuros, parecen 
haber presentado configuraciones introspectivas, que ponían en relación 
las estancias vivideras con los jardines interiores y devolvían al exterior 
una imagen impenetrable. Una situación similar se daba en la almunia de 
la Aljafería (s. XI), fortificación de planta cuadrangular jalonada de torres 
muy semejante a los ‘palacios del desierto’ omeyas (Cabañero Subiza 2007; 
Almagro Gorbea 2008, 41) que encerraba en su interior un sofisticado pala-
cio inmerso entre jardines completamente aislado de su entorno territorial. 
También los llamados Cuartos de Granada en la Alcazaba de Málaga (s. XI) 
se erigieron retranqueados respecto a la muralla y el circuito de ronda, 
propiciando la apertura interior, con la posible excepción de un reducido 
mirador en el flanco sur (Ruggles 2001, 153).

En cambio, un deseo inequívoco de fundir experiencia del espacio arqui-
tectónico y percepción del panorama exterior parece haber dado forma a 
los miradores del Castillejo de Monteagudo en Murcia (s. XII), abierto a la 
campiña en las cuatro orientaciones, y motivado la transformación de la 
llamada Torre de la Odalisca (s. XIII) en la Alcazaba de Almería. También 
Madīnat al-Zahrāʾ (ss. X‑XI) pudo haber incorporado, además de jardines y 
patios estratégicamente compuestos para ofrecer perspectivas axiales aso-
ciadas a los espacios arquitectónicos adyacentes (Ruggles 1990), áreas y 
puntos aventajados para el oteo del territorio –al-Maqqarī (ss. XVI‑XVII) 
resaltó las ‘hermosas vistas’ de la ciudad palatina (Puerta Vílchez 2011a, 
51)–. Se considera, por ejemplo, que la Dār al-Mulk o residencia privada del 
califa se ubicó en la zona más alta del complejo por su dominio de la ciu-
dad y del valle del Guadalquivir (Almagro Gorbea 2012; Arnold 2017, 68)3; 
se ha especulado igualmente con la posible presencia de una torre‑mirador 
entre los jardines Alto y Bajo, dispositivo singular en unos recintos por lo 
demás cercados por una muralla lo suficientemente alta como para imposi-
bilitar toda visión del exterior (Hernández Giménez 1985, 62). Estas suges-
tiones espaciales se complementan con las famosas leyendas transmitidas 
por Ibn ʿArabī (s. XII) y al-Nuwayrī (ss. XIII‑XIV), que, al margen de su dis-
cutible veracidad histórica, ponen de manifiesto la existencia de una mirada 
ociosa al territorio y la aplicación al mismo de criterios estéticos. La primera 
describe el disgusto de la favorita Azahara por lo ‘negro’ del monte en 
comparación con la blanca ciudad, motivo por el cual el califa, deseoso de 
complacerla, ordenó entonces que se talaran los árboles que allí había y se 
plantaran, en su lugar, higueras y almendros (Marín 2000, 80); la segunda 



30

Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitectónico en la Alhambra y el Generalife

refiere la construcción, por el califa al-Ḥakam, de un mirador (manẓara, 
pl. manāẓir, de la raíz naẓara, ‘mirar’)4 rodeado de jardines en las inme-
diaciones de la población (Ruggles 2000, 57, 68). En la también cordobesa 
al‑Rummanīyya (s. X), gracias al aterrazamiento topográfico, vistas hacia un 
patio presidido por el agua y hacia jardines y panorama territorial pudie-
ron coexistir en el salón occidental (Arnold 2017, 106-108; Arnold, Canto y 
Vallejo 2018). Poco se conoce de al-Madīna al-Zāhira (s. X), pero las fuentes 
escritas indican que desde los jardines del palacio se veían los meandros 
del Guadalquivir extenderse como una serpiente (Torres Balbás 1956). La 
almunia de al-Nā’ūra (ss. IX‑X) pudo contar asimismo con un salón ele-
vado desde el que se divisase el panorama circundante (López Cuevas 
2013). Interesa recordar que, para Ibn Haẓm –cordobés y contemporáneo 
a estas construcciones–, Dios había creado las almas de modo que pudie-
sen disfrutar, entre otras cosas, de la contemplación de ‘bellos panoramas’ 
(al-manāẓir al-ḥasana) (Puerta Vílchez 2011a, 28). Como puede apreciarse, 
las manifestaciones de la elaboración paisajística del entorno rastreables en 
el vocabulario o en la producción escrita adquieren dimensión tangible al 
relacionarlas con las permanencias arquitectónicas.

Resulta obligado mencionar en este punto dos documentos históricos por 
la luz que, indirectamente, arrojan sobre este particular. El primero es el 
enigmático Ḥadīth Bayāḍ wa Riyāḍ (s. XIII), manuscrito que narra la his-
toria de dos amantes ambientada en un entorno periurbano a orillas del 
río Tharthār (actual Iraq)5. El cuento, de procedencia abasí, parece haber 
sido conscientemente alterado y adaptado a las exigencias de un público 
influenciado por la cultura occidental del amor cortés (Robinson 2007). Lo 
más relevante para el tema que nos ocupa son las 14 ilustraciones figu-
rativas que incorpora, que representan pasajes del relato con vergeles y 
construcciones (fig. 1.1.3). Especialmente significativo es el hecho de que 
el ‘alcázar’ donde sirve como esclava Riyāḍ –literalmente, ‘jardines’6– apa-
rezca insistentemente caracterizado mediante un alto muro protector –el 
Paraíso descrito en el Miʿrāŷ también se esconde tras un colosal muro– por 
encima del cual descuellan árboles y torreones perforados por balcones y 
ventanas con celosías o vidrios coloreados; atalayas, por tanto, sin ninguna 
función militar. Aparte de las conexiones que puedan establecerse con 
aquella arquitectura celestial idealizada por su transparencia y claridad, 
lo reiterado de estos motivos sugiere que, en el contexto andalusí que, 
según las últimas investigaciones, alumbró el manuscrito7, podría haberse 
consolidado una suerte de asociación biunívoca entre palacio periurbano 



31

Génesis de un paisaje

y mirada ociosa al territorio; asociación que haría posibles estas múltiples 
correspondencias entre arquetipos y realidad. 

El segundo documento no es otro que el famoso Tratado de agricultura 
de Ibn Luyūn (s. XIV), particularmente, su capítulo 157, que, como se sabe, 
es un compendio de directrices para la óptima construcción de almunias. 
Destacan las recomendaciones de dispositivos y configuraciones espaciales 
que resulten gratos a los sentidos, especialmente, al de la vista –el predilecto 
por su alcance, inmaterialidad y lucidez (Puerta Vílchez 1999; Necipoglu 
2015)–, protegiendo, al mismo tiempo, celosamente la privacidad:

Y en el centro de la zona ajardinada (bustān) habrá un pabellón 
(qubba) para reunirse con vistas a todas partes
De forma que los que entren [en el pabellón] no escuchen 
las conversaciones que hay en él, y quien se dirija a él no 
pase inadvertido
Y pegados [al pabellón] se plantarán rosales y arrayanes, así como 
todo lo que embellezca el espacio de la almunia (arḍ al-bustān)
Esta [almunia/zona ajardinada]8 será más larga que ancha para 
que la vista pueda explayarse en su contemplación
En la parte más baja de la almunia (bustān) habrá una casa y 
una puerta para huéspedes o amigos

Fig. 1.1.3 - Torres-mirador asociadas a la arquitectura del palacio periurbano. Una de las miniaturas 
del H�adīth Bayād� wa Riyād�, f. 19r. Anónimo, s. XIII.



32

Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitectónico en la Alhambra y el Generalife

[La casa] contará con un zafariche y estará rodeada de árboles 
que la oculten de la vista de los que están arriba [en las partes 
más altas del bustān]
Y todas las viviendas se construirán en uno o dos espacios libres 
y ocultos a la vista
Si se añade a esto un palomar (burŷ li-l-ḥamām) y una torre 
residencial (burŷ suknà) no habrá más que pedir 

Toda la almunia (bustān) estará rodeada por un alto muro que la 
proteja y la oculte (Akef y Almela 2021). 

Todo indica que, ante la benignidad del medio natural, debió de adver-
tirse que la experiencia del entorno asociada a la arquitectura más noble 
no había necesariamente de circunscribirse al vergel privado y separado 
del mundo exterior, sino que podía traspasar los límites de la propiedad 
y alcanzar unas proporciones territoriales. Era posible divisar el panorama 
desde espacios destacados de la fábrica manteniendo la privacidad y la 
seguridad9 y sugiriendo la ilusión de que la propiedad –el ‘paraíso’– se 
extendía hasta los confines del horizonte, pues, salvando el muro que 
encerraba sus contornos, no existía una diferenciación nítida entre los jar-
dines, las tierras cultivadas y el resto del territorio: los límites entre ellos se 
desdibujaban, o se hacía lo posible por desdibujarlos. Así, la experiencia 
aventajada del territorio desde el espacio construido pasaría de ser una 
actividad meramente operativa, con fines de vigilancia y control, a adquirir 
connotaciones suntuosas (Ruggles 2012). La misma actitud de satisfacción 
tradicionalmente adoptada con respecto al vergel interior se hubo de trasla-
dar paulatinamente a los jardines y huertas exteriores y al conjunto del 
territorio divisable, aunque, por las diferencias perceptivas que impone 
la distancia, en estas últimas situaciones adquiriese clara primacía el sen-
tido de la vista.

La apropiación visual del territorio ibérico produciría una satisfacción con 
varias componentes. Por un lado, lo admirable del panorama podía ser 
interpretado como un don o regalo divino: Allāh se hacía presente en los 
elementos de un medio tan apacible deslumbrando a sus fieles, aprobando 
sus actos y recompensándoles con este ‘paraíso’ en vida. Hay que tener 
en cuenta que el Corán presenta la percepción sensorial como mecanismo 
para entender la palabra de Dios y el orden de su universo (Puerta Vílchez 
1999; 2018a, 98), repitiendo constantemente la identificación entre contem-
plar el mundo y contemplar a la divinidad. Los elementos visibles en el 



33

Génesis de un paisaje

territorio se interpretan como símbolos que permiten intuir Su presencia y 
Su mensaje (Akkach 2005, 30-32; Necipoglu 2015):

Dijo Él: ‘¡Jamás Me verás! Pero mira la montaña y si ésta permanece 
firme en su sitio Me verás’ (Corán 7, 143).

¿Acaso no has visto cómo Dios hace descender agua del cielo y 
la conduce bajo tierra y crea fuentes y luego hace surgir con ella 
cosechas de variados colores, que después se marchitan y ves cómo 
se tornan amarillas y las hace quebradizas? En verdad, en ello 
hay un motivo de reflexión para los dotados de entendimiento 
(Corán 39, 21).

No verás discordancias en la creación del Misericordioso. Vuelve 
tu vista: ¿has visto algún fallo? Luego, haz regresar tu vista 
una segunda vez. Tu vista regresará a ti cansada y derrotada 
(Corán 67, 3-4).

Pero a este misticismo, en cierto modo intrínseco a la imaginación medieval, 
debieron de solaparse también otras componentes seculares. Así, parece 
claro que el poder acumulado por algunos mandatarios condujo a entender 
el territorio como un bien propio que se deseaba ordenar, controlar, dis-
frutar y exhibir con regocijo: quien contempla ya no es Allāh supervisando 
su Creación, ni tampoco los seres sobrenaturales que habitan las etéreas 
moradas del Paraíso, sino el humano señor del palacio, replicando –y expli-
cando– aquellas situaciones sublimes.

Granada como jardín dichoso

Si al-Andalus mereció las más encendidas apreciaciones, Granada acabó 
perfilándose como el paradigma urbano-ambiental por excelencia de la 
cultura islámica occidental. En ello concurrieron circunstancias particulares. 
En primer lugar, la división del territorio en las circunscripciones milita-
res sirias, hacia el año 740, se tradujo en el asentamiento de la colonia 
de Damasco en la comarca, hecho que favoreció desde entonces conti-
nuas comparaciones y equiparaciones con el territorio sirio y la emble-
mática capital omeya –de donde procedía, no se olvide, la estirpe de los 
primeros califas cordobeses– (Ibn al-Jatib 2010, 107). Estos musulmanes, 
de predominio árabe (Álvarez de Morales 2001), se establecieron en un 



34

Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitectónico en la Alhambra y el Generalife

principio al pie de Sierra Elvira, a unos 14 km de las ruinas de la antigua 
ciudad de Iliberri; a partir del s. XI, y tras el pacto con la tribu beréber de 
los Sinhaya, la inseguridad de aquel enclave desprotegido en la vega de 
Granada motivó el traslado de la población a los restos de Iliberri, sobre la 
colina del Albaicín (Lévi-Provençal y García Gómez 1980, 84-87). 

A las resonancias simbólicas y de prestigio infundidas por la vinculación 
damascena se unió la apreciación de la peculiar orografía de este territorio, 
de acusados contrastes entre el cerco de altas montañas y la vega llana e 
irrigada por diversos ríos; configuración que, además, guardaba notables 
paralelismos con los del emplazamiento de la capital siria, reforzando las 
asociaciones (Ibn al-Jatib 2010, 102-103; Torres Balbás 1941; Espinar Moreno 
2000, 143). La fertilidad de la tierra, la abundancia de aguas, la variedad 
de materias primas –destacando los yacimientos de minerales preciosos en 
Sierra Elvira y el aurífero Darro10– y el clima moderado tanto en invierno 
como en verano, con aires considerados puros y saludables (Roldán Castro 
2003, 128), fueron aspectos en alto grado estimados. Granada, por tanto, 
concordaba plenamente con los modelos de ‘entorno ideal’ tipificados, 
hasta el punto de que el Paraíso descrito en el Miʿrāŷ11 puede evocar una 
idealización de su marco geográfico:

A una y otra orilla de estos ríos se elevan las montañas del paraíso, 
todas ellas del zafiro más hermoso del mundo. En las faldas de las 
montañas aparecen unas minas de oro, plata y piedras preciosas 
de todas las clases posibles. […] La arena del río no es otra cosa 
que piedras preciosas. El zafiro, que forma las montañas, es tan 
transparente que cualquiera puede ver desde el exterior lo que hay 
dentro, mirando hacia la parte del río. Además, hay otros pasos 
en las montañas que dan acceso a los jardines, que se encuentran 
detrás de estas (Bonaventura de Senis 1996, 98). 

Estas virtudes naturales fueron, por otra parte, acrecentadas o explotadas 
con ingenio, como es sabido. Así, la captación y distribución de aguas, 
tanto en el casco urbano como en los alrededores, permitió la proliferación 
de jardines de recreo y el desarrollo de una floreciente economía agraria 
basada en el policultivo y la fragmentación de la propiedad de la tierra 
(Trillo San José 2004; Glick 2007, 180); prosperidad que, unida a las inmi-
graciones derivadas del avance de las tropas cristianas, dio como resultado 
un crecimiento continuo de la ciudad hasta convertirla en una metrópolis 
populosa, culta y avanzada, provista de todo tipo de servicios y de las 



35

Génesis de un paisaje

más lujosas sofisticaciones. La identificación metonímica de Granada con 
su vega y de esta con un inagotable jardín, como si su prodigalidad fuese 
prodigiosamente espontánea (Ladero Quesada 2022, 26)12, es constante en 
las alusiones a este paraje, desde relaciones de viajeros musulmanes a poe-
mas de autóctonos:

Los ojos de los hombres se vuelven hacia Granada, pues ella es el 
jardín que despliega sus flores como las de un manto estriado (Ibn 
Jaqan, s. XI, cit. en Espinar Moreno 2000, 146). 

Granada es el Damasco de al-Andalus, pasto de los ojos, elevación 
de las almas. [...] Dios la ha adornado colocándola en lo alto 
de su extensa vega, donde los lingotes de plata de los arroyos se 
ramifican entre la esmeralda de los árboles (Al-Saqundi, s. XIII, 
cit. en García Gómez 1934, 108-109).

Después continué la marcha hasta Granada, capital del país de 
al-Andalus, novia de sus ciudades. Sus alrededores no tienen 
igual entre las comarcas de la tierra toda, abarcando una 
extensión de cuarenta millas, cruzada por el famoso río Genil y 
por otros muchos cauces más. Huertos, jardines, pastos, quintas y 
viñas abrazan a la ciudad por todas partes (Ibn Baṭṭūṭa, s. XIV, 
cit. en Fanjul y Arbós 2005, 793).

—Nada hay como Granada en civilización, agua, dicha y verdor.
—Sus habitantes han habitado un Paraíso, y en Granada lograron 
esplendor (diálogo entre Ibn al-Jaṭīb y su maestro, cit. en Puerta 
Vílchez 2011a, 105-106).

Esta valoración entusiasta de Granada concurrió, por último, con el carác-
ter parcialmente montuoso de la capital y sus inmediaciones, que natu-
ralmente privilegiaba unos lugares sobre otros desde el punto de vista 
óptico y propiciaba el reconocimiento visual del entorno. Si los palacios 
y almunias de la clase dirigente habían perseguido, siempre que la geo-
grafía lo permitiese, emplazamientos elevados, por motivos defensivos y 
de independencia con respecto al pueblo (Torres Balbás 1953a), serían 
precisamente estas construcciones las mejor dispuestas para la experiencia 
del panorama y progresivamente imitadas por aristócratas, funcionarios y 
literatos. Desde sus salas más distinguidas, se desearía apreciar los pro-
pios jardines y huertas y, por extensión y sin solución de continuidad, el 



36

Mirador del reino. Transferencias entre paisaje y espacio arquitectónico en la Alhambra y el Generalife

territorio circundante. Los fundamentos utilitarios de control y vigilancia 
irían cediendo el protagonismo a las motivaciones de deleite del propie
tario y asombro de sus visitas. 

De ello se conocen ejemplos urbanos y periurbanos como el palacio y 
huerta de la Almanxarra (Ŷannat al-Manŷara al-Kubrà) (s. XIII)13 –Cuarto 
Real de Santo Domingo–, el antiguo palacio del Marqués del Zenete 
(s. XV) –después Hospital de la Tiña–, el palacio de Dār al-Horra (s. XV), 
las almunias de Ibn al-Jaṭīb o los palacios reales de Alijares (s. XIV)14 y 
Dār al‑ʿArūsa15 en el cerro del Sol; residencias que fueron incrementando 
progresivamente su altitud y aislamiento, posiblemente en busca de priva-
cidad y de más dilatadas perspectivas (Puerta Vílchez 2011a, 118). Pero, sin 
duda, donde se concentran más y mejor conservadas evidencias arquitec-
tónicas de esta valoración del entorno es en el Conjunto Monumental de 
la Alhambra y Generalife; de ello nos ocuparemos en el capítulo siguiente.

Notas

1 Es lo que ocurrió con el palacio del Aljarafe sevillano, que dejó deshabitado el alcázar 

de la capital; con Madīnat al-Zahrāʾ o al-Ruṣāfa respecto a la Córdoba califal, o con la 

Aljafería zaragozana, mucho más renombrada que la residencia áulica intramuros, el 

palacio de la Zuda.
2 El término ‘paraíso’ procede del persa antiguo pairidaeza, que significa ‘cercado’, de 

pairi, ‘alrededor’ y daeza, ‘muralla’ (Roger 2007, 38).
3 Resultan de gran interés las recreaciones virtuales elaboradas por la Escuela de Estudios 

Árabes (EEA-CSIC). Disponibles en: https://www.eea.csic.es/laac/divulgacion-laac/

reconstruccion-virtual-del-alcazar-y-la-mezquita/.
4  Información facilitada personalmente por José Miguel Puerta Vílchez, a quien agradezco 

su ayuda con el vocabulario árabe. Según el autor, manẓar era la palabra más empleada 

para referirse a la vista de huertos, campos y ciudades.
5 Biblioteca Apostólica Vaticana (BAV), Vat.ar.368. El manuscrito se encuentra incompleto, 

pues carece de inicio y de fin y faltan pasajes intermedios. La cronología es la aceptada 

por las últimas investigaciones.
6 La asociación del vergel con la arquitectura excelsa y la belleza femenina es una constante 

en la literatura islámica medieval: los tres compartían la condición de objeto de deseo.
7 Si bien en un principio se asumió su procedencia oriental, las investigaciones más 

recientes apuntan a su origen andalusí, a partir del análisis de la caligrafía, la arquitectura 

y la jardinería representadas, la vestimenta de los personajes o los paralelismos con la 



37

Génesis de un paisaje

cultura del amor cortés (Nykl 1941; Torres Balbás 1950; Dodds 1992, 312-313; Ruggles 

2008; Robinson 2007; 2010; D’Ottone 2010).
8 Para Walid Akef e Iñigo Almela, el término bustān elíptico en este verso se refiere a la 

almunia en su conjunto, mientras que para Joaquina Eguaras (Ibn Luyu ̄n al-Tuji ̄bi ̄ 2014, 

272-274) aludía exclusivamente a la zona ajardinada, a lo que vemos más sentido en el 

contexto del pasaje y considerando la disposición del Generalife.
9 Situación fenomenológica teorizada como prospect-refuge (Appleton 1975, 71).
10 Al-Himyari (ss. XIII-XIV) señaló que en Elvira hay yacimientos de minerales preciosos 

como oro, plata, azufre, hierro, plomo y atutía (Espinar Moreno 2000, 144).
11 La difusión de los tratados de Mahoma en territorio peninsular fue muy intensa desde 

el siglo IX (El-Fahti 2003, 47-48; Asín Palacios 1919, 310-311).
12 Augustin Berque vería aquí un caso claro de ‘forclusión’ del trabajo agrícola 

(Berque 2009, 77-79).
13 La datación es la propuesta por Manuel Gómez-Moreno González y aceptada por 

Leopoldo Torres Balbás.
14 Luis José García Pulido (2008, 646-648) ha proporcionado una reconstrucción grá-

fica hipotética.
15 Excavada por Torres Balbás entre 1933 y 1936. Antonio Orihuela (1996, 222-223) realizó 

una reconstrucción gráfica hipotética.




